

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/













·



# ESSAIS

## MORALE,

CONTENANS

DIVERS TRAITE'S sur differens sujets.

CINQUIE'ME VOLUME.



GUILLAUME DESPREZ, Imprimeur & Libraire ordinaire du Roi.

Chez

| JEAN DESESSARTZ, Libraire, rue laint
| Jacque à Saint Prosper & aux trois Venus.

Aver Approbations of Privilege du Ross





### TABLE

DES TRAITE'S CONTENUS
dans ce Volume.

#### PREMIER TRAITE'.

| LUDILLE TWITTE                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| DE l'obeissance, Page t                                                                        |
| III. De la conduite que l'on doit garder dans les                                              |
| divisions des sentumens que arrivent entre les                                                 |
| IV. Le Prisme, ou Que les differentes dispo-                                                   |
| fitions font juger differemment des autres ob-                                                 |
| V. Qu'il y a beaucoup à craindre dans les contes-                                              |
| VI. Comment on doit suivre la volenté de Dieu                                                  |
| à l'égard des pensées & des mouvemens dont                                                     |
| VII. Des Attraits, 119                                                                         |
| VIII. De la maniere de profiter des nouvelles,<br>O principalement de celles qui regardent les |
| affaires de l'Eglise, 120                                                                      |
| X. De l'emploi d'une Maîtresse des No-                                                         |
| I. PARTIE. Maximes chrétiennes, & propres                                                      |
| à servir de consolution aux personnes qui sont                                                 |
| comme étant au dessus de leurs forces, 18                                                      |
| II. PARTIE Contenant des avis sur les difficultée particulieres de la conduite des Novices,    |
| The state of the section of the second                                                         |

2. Premiere condition essentiell ver le precepte de l'amour de Die.
 3. Seconde condition essentielle le précepte de l'amour de Dieu.
 4. Que l'amour de Dieu venferce à toutes les volontes de Dieu.
 5. Que l'obligation d'aimer D. l'obligation de n'aimer point le.
 6. Que le précepte de l'amour d'atendre à le désure de toute.
 7. Regles de la temperance, so bligation d'aimer Dieu.
 8. 8. Comment l'amour de Dieu.

Des devoirs essenciels à tous le 6. 1. Du précepte de l'amour de Di

ification, & à la penitence, §. 9. Autres obligations commun Chrétiens,

gation a la priere, au recueilleme

Qu'il est plus facile de se sauv.

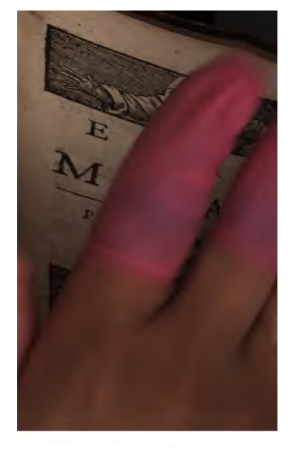
| DESTRAITE'S.                                                           |     |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| 5.8. Les paroles inutiles,                                             | 2   |
| 5. 9. Pour connoître ce que Dien veut en cha-                          |     |
| que action . 2.08                                                      | 5   |
| 5. 10. Pour se guerir de ses maladies spirituelles                     |     |
| 209                                                                    |     |
| 5. 11. Pour pratiquer la penitence necessaire pou                      |     |
| S. 12. Pour la priere,                                                 | 0   |
| 5. 12. Pour la priere,                                                 | I   |
| 9. 13. Qu'il est plus facile de se priver des creatu                   | 3   |
| res, que de se moderer dans leur usage, 21                             | 2   |
| PREMIERE DIFFICULTE                                                    |     |
|                                                                        |     |
| D'où vient qu'il y a tant de Religieuse                                |     |
| 1. Sur les principaux signes de vocation mar                           | 0   |
|                                                                        |     |
| ques par Jaint Benoit, 3. Sur les marques les plus assurées d'une voca | -   |
| tion,                                                                  | 2   |
| 4. Sur l'attrait interieur, 22                                         | 25  |
| 5. Sur le choix des lectures , 211                                     |     |
| 6. Sur le peu de profit des bonnes lectures , 22                       |     |
| 7 - Sur les continuelles rechutes dans les fautes or                   |     |
| amarres 22                                                             | 0   |
| 8. Sur le peu de ferveur des plus éclairées, 23                        | 1   |
| 9. Sur les defauts qui se rencontrent en celle                         | es  |
| qui ont de la ferveur & de la docilité, 23                             | 2   |
| 10. Sur le principe interieur des actions, 23                          | 5   |
| 21. OH LES COMMISSISSONS,                                              | O   |
| 12. Sur la vigilance continuelle des Maitresses                        |     |
| 459                                                                    |     |
| 13. Sur la conduite qu'elles doivent garder dans                       | 15  |
| les corrections ou repr hensions, 24                                   |     |
| 14. Comment on peut inspirer aux filles de                             | 25  |
| Jentimens d'amour & de crainte de Dieusz                               |     |
| 15. Des moyens de leur inspirer une pieté sob                          | de: |
| 243.                                                                   |     |
| Tome V.                                                                |     |

XIII. CONSIDERATIONS pour une u tue par une crainte excessive, XIV. PENSE'ES SUR LES SPECTACII

Fin de la Table.

#### APPROB

J'Ai lû les Traités (un De l'ulage du tems doit garder dans les divinarrivent entre les perfon différentes di politions fedes mêmes objers: Qu'i dre dans les conreftatiqui ons raiton: Comme lonié de Dieu à l'égiste vement dont l'esprir est la maniere de profiter e palement de celles qu



XIII. CONSIDERATIONS pour une an tue par une crainte exessive, XIV. PENSE'ES SUR LES DYECTACLE

Fin de la Table.

#### APPROBATION

J'Ai lû les Traités suivans: De l'Obéi De l'usage du tems: De la conduite doit gat der dans les divisions de sentin arrivent entre les personnés de pieté: differentes dipositions sont juger differe des mêmes objers: Qu'il y a beaucoup a dre dans les contestations, pour ceux qui ont rai on: Comment on doit suivr lonté de Dien al égard des pensées & de vemens dont l'esprit est agité. Des attra la maniere de profiter des nouvelles, &



## ESSAIS MORALE

PREMIER TRAITE.

DE L'OBEISS ANCE

İ.



A conduite ordinaire de Diet pour faire avancer les ames, & pour les affermir dans leur voie, n'est pas de leur donner des vertus lans peine, sans combat,

fans tentation; c'elt au contraire de les rendre plus fermes par leur ébranlement même, & de les fottifier par l'experience de leur foiblesse. Ainsi l'on ne doit jamais s'etonner quand on tessent quelques approches du peché, & que l'on épiouve quelques effets de l'insirmité humaine. On doit plus es étonner & tendre graces à Dieu d'avoir été préservé de chute, & d'avoir été sourenu dans les pas glissans que l'on a passes. Car la force chrétienne est en cela-différence de la force humaine; que cellé-différence de la force de

fa foiblesse. De forte que l'on dont le l'on peut, à proportion que l'on est ersuade qu'on ne peut rien.

#### II.

nsi s'agissant dans ce traité des conseils es préceptes; de ce qu'on en doit pen, & de quelle sorte on en doit parler; il certain d'abord qu'on en doit penser & ce qui est veritable, & qu'on en doit er ce que Dieu en juge, Or Dieu juge la pratique des conseils n'est pas absonnent necessaire; qu'il est permis, par emple, de se marier à une fille qui n'est int engagée à ne le point faire. C'est donc si qu'on en doit parler; mais quand il git de preferer un de ces états à l'autre, il ut de même conformer son jugement à ui de Dieu; & comme il présere tout e

De l'Obeiffance.

de leur foiblesse, avouent franchement qu'elles n'ont pas assez de force pour se réduire à un assujettissement continuel, pouveu qu'elles reconnoissent que celles qui le peuvent sont heureuses, qu'elles estiment cette grace, & qu'elles fassent sertiment d'affoiblir cette disposition dans ceux à qui Dieu la donne. Mais de se faire un merite & une vertu de ce qu'on n'a pas le courage d'embrasser cette dépendance, c'est assurément un égarement d'esprit trèsdéraisonnable, & un aveuglement trèsdangereux.

1 V.

Que diroit-on d'une personne qui vivant dans une maison de vierges, feroit ses entretiens ordinaires des avantages du mariage, & dont tous les discours tendroient à le persuader à celles qui sont engagees dans un autre genre de vie? On diroit que ce seroit une imprudence signalée, & l'on auroit droit de faire passer ces discours pour scandaleux; parce que si cette personne a droit de se marier, elle ne l'a pas d'en faire naître le defir à celles qui y ont renoncé. Or ce ne seroit pas une action moins déreglée, que de faire estimer l'indépendance & la vie de liberté parmi les personnes à qui Dieu 2 fait la grace de suivre un autre état. C'est leur vouloir ôter leur couronne, leur stirete, & le merite de leurs actions, & s'efforcer de leur faire perdre la grace que Dien leus a faire.

d'un grand merite devant Dieu. Au traire la propre volonté diminue toujo & fait même quelquefois condanner er rement les œuvres les plus excellentes d'e mêmes, comme Dieu declare aux qu'il rejette leurs jefines à caule du mél ge qu'il y voyoit de leur propre volo Quiconque a donc reçu de Dieu l'am de la dépendance, a receu celui de rehau le merite de ses moindres actions, & de ! re que ce qui de soi n'étoit que du plon du cuivre, ou de la bronze, soit consid de Dieu comme de l'argent ou de l'or. est donc clair qu'une personne qui te par ses discours à mettre les ames sons conduite de leur propre volonté, tend fectivement à changer l'ot & l'argent plomb & en cuivre, & peut-être en boue en fumier.

VI.

De l'Obeiffance.

une perfection éminente. C'est pourquoi en même-tenes que pour suivre Dieu on fair protession d'une vie devote, il faut lui demander avec beaucoup d'ardeur, qu'il nous préserve de cette illusion que la vanité produit en nous, de faire passer le degré de vettu & de regularité où nous sommes, pour plus excellent que tout autre auquel il autoit élevé d'autres personnes.

#### VII.

La plupart des gens se chargent par la conversation qu'ils ont avec des personnes qui vivent au hazard, & qui n'ont aucun soin d'examiner leurs pensees, de quantité de faustes maximes, formées sur les inclinations de la cupidité, & établies temerairement par les discours des hommes, qui repetent sans discernement ce qu'ils ont oui dire à d'autres : mais quand ces personnes n'ont point encore leve l'étendart de la devotion, elles sont timides & incertaines dans ces maximes, & capables par-confequent d'écouter tout ce qu'on allegue contre; mais quand elles ont joint a ces maximes qu'elles trouvent dans leur esprit, la profession publique d'une vie reglee & devote, elles perdent cette defiance; & elles se font un point d'honneur de les sourenir ; parce qu'autrement il faudroit beaucoup rabattre de l'idée qu'elles ont formées d'elles-mêmes sur les discours & les louanges temeraires qu'on leux a données.

ment, confilte a puriner de parison fon cœur de toutes les mauvaises ma mes que l'on tire des discours des homes, & à s'accoutumer à reglet tous sentimens par les verités de l'Evang Or si l'on entre un peu dans cet esprit reconnoîtra aisement les avantages comparables de la vie d'obéissance, & concevra du dégost & de l'aversion cette vie d'independance qui nous en p Ces petits discours qui naissent du son l'orgueil humain, qu'il est bon de se

ferver la liberté, de ne s'affujettir pa caprice d'autrui, nous paroîtront fad infipides. Caprices pour caprices, il beaucoup mieux être affujetti à ceux trui qu'aux fiens propres. Les ca d'autrui ne feront aucun mal, & il e se même qu'ils ne faffent du bien, qu'ils ceffent d'être des caprices da inferieurs qui les fuivent par obciff de cette recherche incommode & dangereuse: Si le commandement est raisonnable ou non, qui nous exposeroit à nous rendre juges de la conduite des Superieurs, & sonvent à les mépriser. Il suffit de savoir que ce qu'ils commandent n'est point contre Dieu, & cela paroît tout-d'un coup : mais de lavoir s'il étoit à propos ou non de faire ce commandement, fi on ne pouvoit ordonner rien de meilleur, ce sont des recherches dangereules & inutiles, dont l'obéissance nous dispense.

IX.

Les Chrétiens sont des enfans de lumiere, Eph. 5. 8. ils doivent marcher dans la lumiere ; mais I. The B. l'avantage de l'obéissance est de nous sournir une lumiere toujours présente. Une personne qui est sous sa propre conduite est obligée de discerner non-seulement si ses actions sont bonnes ou mauvaises en general, mais si ce sont celles précisément que Dieu demande d'elle, si ce n'est point la cupidité qui l'y pousse par de faux prétextes.

Mais une personne qui s'est fair une regle de suivre dans toutes ses actions ce qui fui est prescrit par son Supericur, trouve tout-d'un-coup cette lumière qui la doit conduire. Elle n'a besoin pour cela que de la regle même de l'obéiflance, qui préfete le jugement d'une personne desinteressee à fon propre discernement, qui lui doit tou jours être suspect d'interêt & de passior qui aime mieux ne se charger noint s

même de la conduite, en l'

voie de l'obéillance. Ainsi cette voie une voie de lumiere, une voie éclairée la splendeur de la verité, & dont on 1 dire comme le Sage le dit de la voie justes: Qu'elle est comme une lumiere lante qui s'avance & qui croît insqu'au parfait.

Ce que le Sage ajoûte est capable donner de la terreur à tous ceux qui n chent fous leur propre conduite i ca semble qu'il la marque par des qualités 4. tes contraires : La voie , dit-il , des impi tenebreuse, ils ne savent ou ils tombent. paroles ne conviennent-elles pas part ment à ceux qui se conduisent par leur pre lumiere & qui suivent leur propre Ionté ? Car au lieu de la lumiere de la fon & de la foi , ils n'ont souvent regle que leur caprice, leurs interêts,

De l'Obeiffance.

ver. C'est souvent une plaie où la gangrene se mettra, & qui sera cause de leur mort. Ainsi il n'est rien de plus vrai que ce que dit le Sage: Qu'ils ne savent où ils tom-mbent.

XI.

La vie humaine est toute pleine de fausles voies qui nous détournent de notre chemin, & qui nous engagent en des égaremens dangereux, & la cupidité qui vit toujours en nous, est un conseiller infidelle, qui nous sollicite continuellement d'entrer dans ces voyes, & qui nous les fait parofire agreables. Que peut-il donc y avoir de plus favorable pour le salut, que de trouver un ami fidele qui nous prenne comme par la main, & qui nous fasse choisir entre divers chemins celui qui nous est propre? Et que peut il y avoir au contraire de plus insense que le discours d'une perfonne qui diroit que nous fommes bien fimples d'accepter ce secours, & de nous laisser ainsi mener par la main par ce guide fidelle, qui nous délivreroit par-la de tant d'égaremens dangereux ?

#### XII.

Qui ne seroit ravi en marchant dans un pays inconnu, que quelqu'un lui apprir à diference des diamans couverts de terre, dont le chemin seroit semé, pour lui donner par-là le moyen non-feulement de soûtenir les frais du voyage, de reparer les pertes & les dommages qui y anivent, mais aussi de s'enrichir, lans avoir d'autre peine.

a les dilcerner. Les frais de ce voyage grans: on y fait de grandes pertes, & o reçoit de grans dommages par les ch conciunelles qu'on y fait; on s'y blesse, y reçoit des plaies dont il faut guerir. nourriture y est chere. Qui a trouv secret de l'obéissance, a trouvé le secret sournir à tout cela. Elle nous sert de dicament & de nourriture. C'est une m noie toujours prête pour satisfaire à tes nos dettes, & Dieu à qui nous det tout, ne resuse jamais de l'accepter payement.

XIII.

Nous ne fommes pas toujours en d'offrir à Dieu des mortifications cor relles, & si l'on veut les pousser trop l par des austerités indistretes, on en la source, en épuisant ses sorces, & ruinant sa santé. La liberalité qui n poute à offrir à Dieu les biens avilles pour les biens avilles des proposes de les biens avilles de les biens de les bien

쯗

lorsque l'impuissance nous y reduit. Qui ne peur obéir à ce que les hommes desirent de nous, obéit à Dieu, qui ne veur pas alors que nous leur obéissions. Car c'est à Dieu que nous devons obéir en obéissant aux hommes; & ainsi c'est un égal merite & d'obéir aux hommes quand Dieu le veur, & de ne leur pas obéir quand il ne le veur pas.

XIV.

C'est un sentiment qui vient souvent aux personnes qui sont touchées de reconnois-sance envers Dieu, que d'avoir une secrette douleur de n'avoir rien à lui offrir. Il seur semble permis d'envier la condition des riches, qui étant dans l'abondance des biens du monde, sont en état d'en saire des présens à Dieu: mais s'ils sont vraiment spirituels, l'obéissance leur découvrira des tresors

qu'ils n'épuileront jamais.

Quelque pauvres qu'ils soient, ils ont toujours leur volonté, & ils la peuvent offrir à Dieu en y renonçant. C'est un present que Dieu estime plus que toutes les choses du mondé, la volonté de l'homme étant infiniment plus noble que tous les biens sensibles. Ce tresor qui ne manque jamais aux plus pauvres, trouve en Dieu un juge équitable qui le fait estimer son juste prix. Que personne ne se plaigne donc de la pauvreté à l'égard de Dieu: mais qu'il se plaigne de soi-même de ce qu'il ne veut pas s'enrichir, en donnant sa volonté à Dieu par l'obéissance.

ere juite qu'il repare ion peche en ren çant à sa volonie. Le mauvais usage de tre liberté a cause notre chute & notre m heur. Il est donc juste de nous en relever renoncant a cette liberte dont nous ave mal use Les hommes font dans la necett de se reduire à une sorte d'esclavage. Ils font fait esclaves du peché en obeillant fes desirs, & ils ne sauroient soriir de esclavage, qu'en se rendant esclaves de justice, & en s'assujenissant a Dieu qui les commande, ou par lui-même, ou par le hommes : mais n'étant pas facile de di cerner toujours la voie de Dieu, c'est avo trouve un secret admirable, de pratique cette servitude necessaire, que de faire en forte que l'ordre d'un homme devienn l'ordre de Dieu; & c'est ce qui fait la voi de l'obéissance.

XVI.

On pratique l'humilie

De l'Obeissance.

moyen d'éviter de tomber dans ce malheur, que de le prévenir en cette manière.

#### XVII.

On pratique la mortification, car le principal objet de l'attache de l'homme est la propre volonté. Ainsi celui qui s'en détache par l'obéissance, pratique la mortification la plus spirituelle, & la plus interieure, & travaille à déraciner de son cœur les sibres les plus prosondes & les plus cachées de l'amour-propre.

#### XVIII.

Il pratique la prudence, en fortifiant son ame par l'endroit qui pouvoit plus facilement donner entrée à son ennemi : car rien ne donne plus d'ouverture au tentateur, pour se glisser dans les ames, que l'amour de la propre volonté; ce qui fait dire à des Bernard. Saints, que l'enser seroit détruit, si la pro-Ser. 3. de pre volonté étoit aneantie. Travailler donc temp.

a la détruite, c'est travailler à détruire en Pasch. n. soi toutes les impressions du démon, & 3.

#### XIX.

On y pourtoit aussi aisement mouver toutes les autres venus, & même la temperance. Car ces ventus ne sont autre chose que l'amour de la loi qui nous le comment l'obeissance à cette soi. Pourquoi me priverai je des plaisirs non necessaires parce que je veux être soumis à la loi qui

Mais si cette sagesse est si rare, dit-on comment discernerai je celui à qui je doi obeir, puisqu'il ne faut sans doute obei qu'à une personne sage? Il est vrai que c'es proprement à la sagesse que l'on doit obéir mais s'il est rare qu'on soit sage pour soi même, il n'est pas fort rare qu'on le soi pour les autres, & c'est même un de grans avantages de l'obéissance de rendr fage ce qui n'auroit pas été ordonné for fagement. Pour entendre cela, il faut la voir, que la plupart des commandemer des Superieurs ne regarde pas les chofessenciellement bonnes & mauvaises, qui sont prescrites par les loix éternell & invariables, mais regardent des chol d'elles-mêmes indifferentes & non con mandées. Dans le premier genre de che ses, il est viai que ce qui ne seroit p loi de Dien ne le devie

commandement, & l'inférieur en aura une très - legitime d'y obéir. Il ne faut point faire de commandement sans raison. Ainsi le Superieur peche quand il en fait de cette nature : mais l'inserieur qui doit toujours mettre la présomption du côté de son Superieur est obligé d'obéir, lors même qu'il ne voit pas la raison du commandement. Il anive donc très - souvent que l'obéissance des inserieurs est très - raisonnable & très agreable à Dieu, quoiqu'il y ait peu de sagesse dans la conduite du Superieur.

XXIII.

C'est ce qui fait voir que c'est une vaine excule de s'exemter de le foumettre à l'obéissance, parce qu'on trouve peu de personnes qui ayent un don éminent de conduite, & qu'on remarque dans la plupatr des Superieurs beaucoup des défauts. L'obeissance est si necessaire aux hommes, qu'il n'est pas necessaire de dons si éminens dans les Superieurs pour la rendre utile aux inferieurs. Saint Benoît & tous les Fondateurs des Ordres religieux, qui ont obligé tous les particuliers de rendre une obéissance entiere à leurs Superieurs, n'ont pas suppole que ces Superieurs soient des Anges. & n'ont pas cru non plus que cette obéilfance seroit inutile si elle n'étoit rendue à des Anges. Ces penses sont au contraire des pretextes que l'amour-propre prend pour le rerirer de la voie d'obeillance, & ientrer sous la conduite de sa propre volonté Qui ne veut obeit qu'aux Anges aveugle, & que l'humble foumission aver quelle nous embrassions ses ordres, rep ordinairement ce qu'il peut y avoir de sectueux de la part du Superieur. On fai infinité de fautes manque de soumission il est très-rare qu'on en fasse par trop soumission.

XXIV.

Ainsi l'obéissance est une sagesse portée de tout le monde; car on tre toujours à obéir, pourvit qu'on le d'saccrement. Qui n'a pas un Superir peut trouver un Directeur; qui n'a p de Directeur, peut trouver un ami; desir sincere de suivre conseil produit que infailliblement dans les autres l'nation de nous le donner. On suit o mêter des défauts des autres, parce q reconnoît en eux un desir secret de se se cux-mêmes. & de vivre à leur fants

ui-même de guide.

#### XXV.

Que prétend une ame abulée, qui par l'amour d'une fausse liberté, aime a mener une vie de fantaifie, plutôt que de s'assujettir à la conduite d'autrui? Elle prétend regner sur elle-même, & n'être dominée de personne. Cependant elle l'est malgré qu'elle en air. Ce qui lui plait la domine , les penlees & les fantailies la dominent, parcequ'elles'y plait. Et comme ses pensees ont leur fource dans les passions que le demon remue, il se trouve qu'elle est effectivement dominée par le demon. Ainfi elle n'évite pas l'assujetussement : mais au-lien de l'assujettissement à l'empire & à la conduite de Dieu. elle tombe fous la conduite & l'empire du demon. Toute cette prétendue liberté le termine donc en effet au plus miserable de tous les esclavages, qui est de préferer la propre conduite a celle d'un Superieur, de préferer presque toujours le demon à Dico.

#### XXVI.

On est attiré à ce libertinage par une sansse idée, que c'est une chose bien dure, que d'être assujetti à la volonté d'un autre : mais si l'on avoit dans ses actions les voces qu'un Chrétien y devroit avoir, si l'on craignoit ce que l'on y doit craindre, on trouveroit qu'il n'y a rien au monde de plus doux que la vie de dépendance & d'assujettissement. Comme chaque demanraite. à l'éternité, on doit un faux pas dans ons point d'appui one, & par lequel is l'erreur en nous verité. Or c'est ce coup a craindre en otre propre lumiere. peu à craindre en Car nous nous apur une lumiere foline maxime déja étaples qui ne sont pas es, il est meilleur un Superieur que la it craindre de faire de recompenses ne châtimens. Or on tre exemt de cette béissance qui releve ions & les rend d'un ce que l'on ne troula voie de la prode toujours & avilit ns, & les prive de

#### II.

aspire à la Cour, nent employé par user est d'être oblides inferieurs, & e e nulle consideraint de moyens de es. C'est pourtant prétendue liberté,

où les passions disposent de nous & nous font agir. On n'y est proprement assujetti qu'à des esclaves, c'est-à-dire, aux palfions qui nous dominent. Au-contraire cette vie que nous appelons d'aflujettifsement & d'obéissance, est une vie d'honneur. Dieu s'y applique à nous. Il nous y envoie ses ordres. Il nous rend participans de ses volontés. Il nous récompense de nos fervices. Il y a un commerce continuel entre le Roi & nous. On y croït continuellement en faveur & en confideration auprès de lui. La difference qu'il y a, c'est que les Rois de la terre, en donnant leurs ordres a leurs serviteurs, y regardent leur propre utilité & le besoin de leurs affaires : au-lieu que Dieu, qui n'a besoin de rien, en commandant aux siens, ne pense qu'à eux. Il ne tend qu'à leur fanétification : & l'execution de ses commandemens ne merite pas seulement de nouvelles recompenses, mais elle est ellemême une grande recompense qui rend l'ame plus saine, plus riche & plus parfaite.

#### XXVIII.

Si nons pouvions voir des yeux du corps la difference qu'il y a entre ces œuvres humaines, qui ne sont que des productions de notre propre volonté, & ces œuvres produites par l'assujettissement à Dieu dans la personne de ceux qui tiennent sa place, nous serions surpris de l'enormité de l'aveuglement des hommes, qui peuvent préserre les œuvres de leur propre volonté.

d'une beauté incomparable, est te fe en comparaison. Mais le mai mes est que cette différence ne paux sens. Dieu veut qu'elle ne le que par la foi, & que les hoi rent leur salut en préserant ces soi à ces œuvres purement hui e est ce qui leur donne la hafaire ce choix si déraisonnable, pêche d'en avoir de la honte ar fait.

#### XXIX.

C'est une grande misere, de core, de n'oier faire la moint sans la permission d'un Superi conçoit des soupçons de mille innocentes, & qui s'oppose à de choses utiles en soi par des mai fondées. Je veux que cela so que lques rencontres, & que le

De l'Obeissance.

si c'étoit pour lui même & pour se fatisfaire simplement qu'il desiroit cette chose, l'opposition du Superieur ne le prive donc que d'une vaine & trompeuse fatisfaction, qui lui auroit été d'autant plus nussible, qu'il auroit eru faire pour Dieu ce qu'il ne faisoit en effer que pour lui-même.

#### XXX.

Tai dit qu'il y a toujours plus de bien à fe priver par obeillance de faire une chose, quoique bonne & legitime en foi, qu'a fuivre son inclination : parcequ'en faisant ce qu'on defire, on ne peut avoir qu'un bien particulier en vue, qui est celui qu'on se propose : mais en se privant de ce que l'on defire, parceque le Superieur s'y oppose, on coopere au bien general de la societé où l'on est. Il est certain qu'une societé où chacun fait ce qu'il veut, tombe dans une infinité de déreglemens; que peu a peu tout s'y met en desordre; que chacun y vivant à la fantaille, il n'y a ni concert, ni union; & qu'une telle societé est fur le point de se diviser & de perir. On evite tous ces maux en le conduitant par un même esprit; ce qui ne se peut faire que par l'assujettissement à une seule perfonne dans les choles grandes & perites. Ainsi en s'assujettissant à cette pratique, on contribue à conserver dans cette societé, l'ordre, la paix, l'union; & en s'en dispensant, on y introduit au-contraire le defordre, la confusion, la defunion. Oc il n'y a point de bien particulier qui puisse recompenser ces grans inconveniens : & les que l'on conserve en souffrant

XXXI.

Mais enfin , dira-t-on , la s'accommode point de ce joug s'impose, de regler toutes ses action volonté d'autrui, que Dieune nou impole. Elle ne s'en acccommo à la verité, quand on s'entretier fees de libertinage, & quand on point aux biens que cette prat acquiert, & aux inconveniens Evite. Mais fi l'on s'occupe & de ces pensees, non seulement ce deviendra supportable, mais nou tons notre joie & notre repos. ( tien par loi-même, ne répond de n'a point de droit de le ren lre 1 des évenemens. Il les reçoir tous de Dieu, parcequ'il n'y a point co il n'y a rien de plus consolant da ferentes traverses de cette vie, q les être point artirées. Au - con On n'aime ni à commander attr autres, ni à se conduire soi-même, que parcequ'on s'en croit capable. Il ne saut donc, pour aimer que les autres nous conduisent, qu'être bien convaincus de nos tenebres, & de la soiblesse de sos lumières. Quand on est bien persuade de son imprudence & de sa temerité, on est toujours bien-aise de n'être point chargé des évenemens. Or quand l'ame est bien penetrée de ces sentimens, bien loin que ce lui soit une peine d'être soumise à la volont à d'autrui, elle ne trouve sa paix & son repos qu'en cette soumission. L'assignitissement ne lui est plus un joug, mais un soulagement.

#### XXXIII.

Ce que l'on suppose de plus, que l'on n'est pas obligé de se soumettre à la volonte d'autrui, a besoin de distinction. Car il est bien vrai qu'il n'y a pas de regle generale qui oblige chaque Chrétien a l'obéissance d'un autre. Qui connoît la volonté de Dieu par soi-même & par la propre lumiere, n'est pas oblige de l'apprendre d'un autre : & après avoir appris les principes generaux de la morale chrémienne, de l'infruction de l'Eglife & de l'Evangile, il peut, s'il a aftez de lumiere, en faire lui - même l'application lelon les rencontres particulieres. Mais ce qui est cerrain, est qu'il n'est permis à aucun Chictien de vivre par fantaisse, de se rechercher soi - même , & de n'avoir pas Tome V

& de faire sa propre volonté? Il fai qu'un Chrétien ait pour but de décou d'executer dans chaque action ce qu vent de lui. C'est un devoir commi ceux qui font profession d'obeissans ceux qui ne s'y sont point engages. L rence confifte en ce que les personne gées à l'obéissance prennent l'ordre Superieur pour marque de ce que D mande d'eux dans chaque action. Le au-contraire se reservent le droit d miner par eux-mêmes; mais ce droit te obligation d'examiner la volonté est accompagnée de mille peines mille difficultés. Il faut qu'ils s'inf exactement de tous leurs devoirs foient continuellement en garde leurs passions qui obscurcissent leu

& affoiblissent seur volonte; & ar me qu'ils ont pris un parti, ils se core troublés par la crainte de s'êu pés, & d'avoir suivi leur incliné t ôt que la verité & la volonte d Qui comparera de bonne soi les

# XXXIV.

Te sai bien que la plupart du monde n'eprouve point ces peines, & qu'ils ne trouvent aucune difficulté à vivre à leur fantaifie : mais c'est que peu de gens ont un desur effectif de suivre Dieu. Ils croient qu'il leur est permis, en s'abstenant de certaines actions défendues par des loix generales. & en pratiquant d'autres qui sont clairement prescrites, de faire à l'égard de tout le reste ce qui leur plait : mais ils ne prennent pas garde que ces autres actions qu'ils croient remises à leur choir, sont des actions raifonnables, & que par consequent elles doivent être conduites par la raison & par la fin de la raison. Or jamais la volonté de l'homme ne peut être la fin de ses actions. Il faut toujours qu'il les rapporte à leur fin naturelle qui est Dieu; & par-consequent il ne peut jamais être permis à l'homme de se rechercher soi - même. Il faut toujours qu'il ait quelque raison tirée de sa fin derniere qui le détermine dans toures les actions. Jamais il ne lui fera permis de dire : Je fais cela , parceque cela me plait ; son plaisir ne devant jamais être fa fin.

# XXXV.

Il faur encore confiderer qu'il y a certains genres de vie où il y a beaucoup plus d'inconveniens à agir par foi-même, que dans d'autres; parceque dans ceux-la les actions de chaque particulier doivent être conformes avec celles de toux un corps

Bi

de la regler, & prendre de lui l'ord mouvemens : autrement tout tomb le desordre & dans la confusion. fille vive feule dans la chambre, fon & fans rapport, elle peut se pre exercices independamment des au si elle y fait des fantes, ce sont de fans consequence, & qui ne déreg fonne qu'elle ; mais fi-tôt qu'on faire partie d'une societé, on l'obligation d'agir selon les utilit focieté & de concert avec toutes le parcequ'aurrement il est difficile e locieté se maintienne, & qu'elle la fin pour laquelle elle est affer faut donc du concert & de la regl choix d'actions par rapport à l'u corps : & par-confequent il faut sonne qui regle ces actions par 1 cette fin. Autrement fi on s'en rem

cun . comme chacun aura differen

De l'Obeissance.

genre de vie : mais tant qu'on y demeure il y faut vivre par rapport à la fin de la focieté.

# XXXVI.

On dira que cette necessité de vivre selon la fin de la focieté n'enferme point qu'on vive dans une entiere dépendance d'un Superieur, ni qu'on ait rapport avec lui pour toutes choses; que c'est une condition génante de demander une infinité de perites permissions; qu'il faut donc reserver cet assujettissement pour les choses effencielles. Premierementil n'est pas queltion fi l'on peut former une societé avec ces libertés & avec cet assujettissement borne : mais il est question d'abord de décider fi c'est une bonne chose & plus parfaite que l'assujettissement soit sans bornes & s'étende à tout. Car des lors qu'on sera perfuadé que cet affujettiflement entier est bon, & qu'il est même plus partait, il s'enfuit que toute personne qui y entre est obligée d'y vivre pendant qu'elle y est, à la maniere des autres, & de ne rien faire pour détourner de cet assujettillement celles avec qui elle vit, parceque ce seroit les détourner d'une bonne chose, & même plus parfaire. Ainsi c'est une faute considerable d'en témoigner du dégoût, de la representer comme insupportable ou comme inutile; c'est une faute considerable de s'en dispenser soi-même dans les choses qui peuvent être marquées. La voie de se délivrer de cet assujetussement est de sortir de cette societé, mais non pas d'y demourer en ne le gardant

Bij

non congruens. Il est donc permis à cionnes si amoureuses de leur liberté, les ne peuvent pas souffrir même u jettissement passager, de se retirer : ne leur est pas permis de rien faire co regle du lieu où elles vivent, pendan les y sont.

# XXXVII.

Cette supposicion que j'ai faite, que jettissement entier & sans exception e & même plus parsait, n'est point un position en l'air. C'est une maxime ce & qu'on ne peut pas revoquer en dou c'est le fondement de tous les Ordres re anciens, & même de la plupart de veaux, de saint Bissle, de saint e c'est-à-dire, des Religieux d'Orient & cident. Tous ceux qui ont embras Regles se sont assurer qui comprenoit l'exterieur & rieur sans exception des grandes & d tes choses. Ainsi c'est une maxime par le consentement de tous les Sain

De l'Obeiffance.

rite & fans erreur décries cette forte d'obé sance, quoiqu'elle ne soit que de conseil pour ceux qui n'en ont pas fait vœu. Il suffit qu'elle soit de conseil pour n'en détourner personne, & pour être obligé, non de la fuivre, mais de l'approuver. Car ce n'est pas un conseil que d'approuver les conseils: c'est un précepte qui nous est prescrit expresiement par le Sage dans ces paroles? Prov. N'empêchez point de bien faire à celui qui le 3, 27. pent. Faires bienvous-même ; si vous le pouvez.

events, don recoder, pure pre-



1

NE performe qui ver bon usage du tems, a re, de ce qu'il y a de cieux, doit prendre miere regle de sa con

ne vivre pas au hazard, & de ne pas emporer fans reflexion par qui se présentent à sessens, & qui son imagination : mais de vivre de par raison, pratiquant ce que Dav voit à Salomon, de se conduire en trise par la lumiere de la veriré, & faire sans intelligence. Ve melloga que agis.

II.

Cette lumière, pour être verital doit découvrir la fin où nous devoi & les obstacles qui nous en peuver ner. La fin est certaine, puisque

L'une & l'autre nous met en cette vie dans la possession de la grace inseparable de l'amour de Dieu sur toutes choses, qui établit le

regne de Dieu dans le cœur.

Il est donc d'une extrême importance de le bien affurer d'abord si l'on est dans l'une ou dans l'autre de ces deux voies ; & c'est ce qui se fait par un examen serieux de la vie pasfee, qui nous puisse donner une juste confiance, ou que nous avons confervé notre innocence, ou que nous l'avons reparée d'une maniere vraie & folide.

#### TIT

Mais quoiqu'il doive y avoir quelque difference entre les innocens & les penitens, & que Dien demande des derniers une humiliation d'elprit qui dure toute leur vie, il n'y en a point en ce qui est du soin de ne

pas perdre la grace.

Leur deffein commun est de conserver cette grace & cette vie divine, de ne pas crucifier de nouveau Jesus-Christ en eux-me- Heb. 6. 6. mes , de porter leurs lampes allumées jui- Matth. qu'à l'arrivée de l'Epoux, de ne pas ban- 25.7.10. nir le Saint-Esprit de leur cœur ; & en un 1. Theff. mot de ne pas mourir par le peché. Mais 1. 10. pour réussir dans ce dessein, ils se doivent instruire en quoi confiste cette vie de l'ame, afin de la fortifier, de l'augmenter, & d'éviter ce qui lai peut nuire,

Pour ce qui regarde la vie de l'ame, il est bien cerrain qu'elle consiste dans l'amour de Dieu, dans le defir fincere d'être

de vie, & qui n'en a point du tou vivant.

Cet amour ne confiste poin fentibilité qui tire des larmes d des mouvemens de tendresse n'est pas necessaire aussi que l'immanité de Jesus-Christ étant petre imagination dans quelqu'un excite souvent dans le cœur qu vement d'un amour sensible. Ce utile à quelques personnes : maimer Dieu veritablement sans bilité.

Cet amour donc confifte à a rité, la justice, la sagesse, la sai à-dire, Dieu juste, Dieu saint, table, Dieu sage; à aimer sa loi ceptes; à les trouver justes & sa sirer de s'y soumettre & de les o mépriser les choses temporelles tacher aux choses stables, solide nelles.

V.

ment, mort, enfer; & que cet amour aucontraire renferme le vrai bonheur & le vrai paradis, quoiqu'il ne nous soit pas encore découvert ; car le paradi: & l'enfer ne sont pas entierement refervés pour l'autre vie. Ils commencent des celle-ci d'une maniere très-réelle, quoiqu'insensible. Dieu commence d'y regner dans l'ame, de la remplir de les graces, d'en faire lon trône & les délices, quoiqu'il ne se manifeste pas encore à elle; & le demon possede déja les ames des méchans, & y domine comme dans son royaume, quoiqu'elles ne s'en apperçoivent pas. L'autre vie ajoûtera à ces deux états de nouvelles récompenses ou de nouveaux supplices : mais le fond & l'essenciel du paradis & de l'enfer, qui confifte en ce que j'ai dir, le trouve des celle-ci

#### VI.

Il est bien clair par-là que tout reglement de vie qu'on se peut proposer, doit avoir pour but de conserver & de faire crostre cet amour de Dieu, dans lequel consiste la vie, le bien, & la felicité de ce monde. Mais pour le conserver & le faire crostre, il faut être instruit de ce qui le peut affoiblir, ou l'éteindre même tout-a-fait; & c'est ce que l'on peut apprendre de la parabole des semences répandues sur des terres de qualité differente, que l'Eglise propose à ses enfans le jour de la Sexage-sime. Car Jesus-Christ qui a voulu lui-même être l'interprete de cette parabole, mous a avenis que cette semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous de la semence est la paraous la constitue de la semence est la paraous de la semence est la paraous a avenis que cette semence est la paraous la constitue de la semence est la const

coivent dans un cœur bien in dans une terre bonne & Or cette parole de Dieu q est étoussée, qui porte du la simple counoissance de l'amour même de cette vette terre qui le reçoit es e qui empêche le fruit de ce, c'est ce qui détruit l'ai cœurs.

VIL

Jesus-Christ en marque d'Evangile à l'égard de ceu cette semence, c'est-à-dire, trincelle de l'amour de Di que leur sond étant pierreu que leur cœur étant pleur passions, cette semence d'agerné en eux, est desseud du soleil, c'est-à-dire, pa violentes qui arrivent. Les ne sont pas perdre cet an quoique mauvaises, elles !

## VIIL

La seconde cause est l'accroissement des épines, c'est à-dire, comme Jesus-Christ même l'explique, les soins & les embarras des choses du monde. Ces soins subsistent avec l'amour de Dieu dans un certain dégré: mais si on les laisse croître, ils érous-fent entierement cette semence, parce que l'ame employe toute sa force à nourrir ces épines, & ne donne plus d'aliment à l'amour de Dieu.

Ainsi quelque legitimes que soient les occupations du monde, & de quelque ptétexte d'utilité & de necessité qu'elles soient revêtues, neanmoins si elles viennent à posseur l'ame, elles suffisent pour y éteindre l'amour de Dieu, qui ne peut justifier l'ame à moins qu'il n'y domine, qu'il n'y regne, & qu'il ne fasse sa princi-

pale pattion.

IX

Il est utile aux personnes qui pensent serieusement à reglet leur vie, d'avoir dans l'esprit cette double maniere dont la grace se peut perdre; parce que le reglement qu'elles se doivent proposet devant avoir pour but la conservation de la grace, il doit tendre d'une part a morti-fier les passions qui empêchent que l'amour de Dieu ne se fortiste en elles, & de l'autre à retrancher cette multitude d'occupations, de soins & d'embatras, qui sont capables de l'étousser en attitant à soit Tome V.

rétiffir est de se preserire des attachent l'ame à Dieu, qui l'occupation trop grande a monde, & qui tendent à mor sions. Mais parce que les vi par la pratique, il semble q reduire les maximes propose siderations suivantes.

### XI.

Toures les bonnes & toutes fes actions ayant leur place partie du tems que Dieu a doi il est visible que bien vivre ce plir fon tems de bonnes a bannir les mauvaises. Or ce en deux parties; l'une du son tre de la veille.

Celle du fommeil n'a besoi gle qui se borne au besoin qu' & qui en retranche les exc

d'autre.

Mais c'est proprement co

De l'usage du tems.

heures en actions bonnes & agreables 2 Dieu. Voilà proprement à quoi se réduir notre tems. Celui du sommeil, c'est le tems de la nature & de la vie animale sur lequel nous n'avons point d'autre droit que d'en regler la durée; mais le tems de la veille

est le tems de la raison.

Or ce tems qui est proprement le nôtre; se peut diviser en trois parties. La premiere est celle dont nous disposons avec une entiere liberté. La seconde est celle que nous sommes contraints d'employer dans le commerce du monde par des devoirs justes. Et la troisieme est celle que nous donnons à ce même commerce par des necessirés suspectes, & qui ont leur source dans quelque infirmité.

## XII.

Le tems que nous employons dans une chambre, sans autres rémoins que Dieu, à lire, à prier, à écrire, ou à quelque travail, ou que nous passons dans les Eglises, est un tems dont j'ai dit que nous disposons avec liberté & sans contrainte, & l'on y doit ajoûter les intervales où l'on est éveillé durant le tems du sommeil, dont on doit aussi faire un bon usage.

#### XIII.

On doit avoir deux vites à l'égard de ce tems. La premiere, d'en bien user. La seconde, de l'augmenter autant que l'on peux. Le bon usage consiste à en bannir.

Cii

chambre ou son cabinet ctuaire, comme une mais elle ne doit donner entrée qu'elle voudroit avoir au Elle en doit donc exclure soin le souvenir des choses l'inquietent, qui l'irritent Elle doit bien se donner ployer un tems fi précieux des personnes absentes, & Ion esprit des paroles & d souillé son ame. C'est le tems de regard n'a point fair pour Die point eu pour fin dans les comme des caracteres éc

la mer, ou peints fur fe aussi-tôt effaces que fo doit faire découvrir un dans la vie du monde & s'aneantit à mesure laisse l'ame dans un hor étrange pauvreré, & lui

voir en même-tems une

y chercher Dieu, ni rien de grand dans ce qui le fait dans le monde hors la vûe de Dieu, & par le feul desir de satisfaire les

passions.

C'est le tems de considerer ses maladies interieures, de les exposer à Dieu qui en est l'unique medecin, d'en attendre de lui la guérison avec consiance, de soussir meanmois les retardemens dont il plast à Dieu d'user à l'en guérir, & de croire que nous sommes encore trop heuteux de ce qu'il nous soussire, & qu'il ne nous aban-

donne pas.

C'est le tems de nous lier à Jesus-Christ comme à notre unique mediateur, à notre unique source, à l'unique fondement de notre esperance. Toutes les prieres que nous pouvons faire aux Saints nous y doivent conduire, n'ayant pour sin que d'obtenir pour nous l'intercession de Jesus-Christ, & d'approcher en quelque sorte plus facilement de lui en la compagnie de ses Saints, comme lui étant plus unis & plus familiers que nous ne sommes, mais ne donnant pas un autre objet à notre culte, & un autre sondement à notre esperance.

Cette devotion particuliere envers Jesus-Christ nous doit obliger à ne passer aucun jour sans l'honorer dans quelqu'un de ses états, de ses mysteres, de ses actions, & de ses paroles, & ce doit être un des principaux & des plus continuels exercices qui doit remplir le tems particulier que Dieu nous donne pour sanctifier tous les au-

tres.

rer les actions que l'on fait de ce du monde.

Il est facile à chacun d tems en prieres, en lectures On se doit, par exemple, p tain nombre de prieres, e d'en faire toujours quelques ticulier pour demander à d'être délivrés de certains d tenus dans certaines tent exemple, une personne re nes antipathies qui lui fasser il est bon que dans toutes expose à Dieu cette miser jamais de le faire, & que venir, elle fasse quelque pi proportionnée.

XIV.

Il n'est pas besoin de se coup à faire des oraisons thodiques, & regulieres. ( cité lentement , en repe même verlet, & en laissan De l'usage du tems.

son mentale. L'exposition simple que l'on fait à Dieu de ses miseres & de ses défauts, est une oraison mentale. Et ensin la prévision & la disposition de ses actions faites avec une voie de Dieu, est une bonne oraison mentale.

XV.

On doit choisir les livres par deux motifs: premierement, pour s'instruire & pour s'elever à Dieu : secondement, pour se divertir faintement & utilement, & il y en a une infinité de ce second genre, dont les principaux font l'histoire Ecclesiastique. & les histoires des Saints. Car qu'y a t il de plus capable de fatisfaire l'esprit d'une personne raisonnable, que de voir de quelle forte Dieu a conduit son Eglise, comme il a voulu qu'elle fût toujours attaquée & toujours victorieuse ? Qu'y a-t-il de plus admirable que de voir dans la vie de tous les Saints que Dieu a suscités de tems en tems dans l'Eglise, ce caractere general d'avoir beaucoup aimé la gloire de Dieu & le salut des hommes, & de ne s'être point aimes eux-mêmes; au lieu que l'on ne voit dans le monde que des gens qui s'aiment beaucoup, & qui n'aiment point les autres, étant prêts de les sacrifier tous à leurs interêts ? Comment pourroit - on ne prendre pas plaisir à lire la vie des perfonnes qui nous voyent, qui nous aiment, & qui sont prêtes d'offrir à Dieu tous les bons desirs que nous aurons en lilant leur vie.

repos & au bonheur de la voir s'y divertir, & y pas utilement autant de tem

## XVII

On s'amuse à apprendi de qualité des arts & des d'usage: mais on ne pen! prendre à savoir se divert soliraire. Cependant ceu toute une autre important qu'on a foin de leur mon qui les rend indépendans des entretiens, des vifite mens du monde. C'est d moyen d'éviter les specta dangereux qui laissent da pressions facheuses. C'est de la necessité des engag ges, du mariage, des e part du monde ne fe qu'ils ne fauroient deme une chambre en s'occut De l'ufage du tems.

favent pas encore cette science, travaillent à l'acquerir; & c'est ce qui leur sera
facile, si elles le veulent de bonne soi. Il
n'y a qu'à se resoudre à essuyer peu à peu
& par dégrés quelque petit ennui, & à se
separer des objets qui dissipent & ébranlent
beaucoup l'esprit, & elles verront que peu
à peu l'esprit s'accourume à la retraite,
qu'il se passe aisement des occupations du
monde, qui ne divertissent pas tant l'esprit
qu'elles se déreglent.

## XVIII.

C'est en cette maniere qu'on peut aussi travailler au second devoir, qui est d'augmenter ce tems précieux qui doit sanctisser tous les autres, & qui doit être la source de tous les biens que nous esperons dans l'éternité. Car pour l'augmenter, il le faut aimer : il faut avoir la force de soussir cettains dégoûts qui naissent d'abord de la privation des objets sensibles.

Il faut aussi retrancher peu - à - peu les inutilités des visites actives & passives, des lettres, des conversations de pure civi-

lité.

Il se faur vuider l'esprit des nouvelles inutiles, des actions d'autrui dont on n'est point chargé; car c'est l'accoutumance que l'on contracte à nourrir son esprit de ces objets; qui fait qu'il ne peut subsister en ne se nourrissant que de ceux que la retraite lui peut soumir. Et generalement il saut renoncer à tout ce qui dissipe notre esprit, qui le fait sortir de son asserte, qui le tend especialement de son asserte.

on entrar le plus fouvent roit, foir pour y confulter l'on voit & que l'on enter demander fon fecours dans nous fommes émus, foit nos miferes & nos befoin

# XIX.

Il faut, comme j'ai dit nes qui ne font pas mait mes, reglent leur tems prieres, leur lecture, & les divers intervales qu'e mais il est bon de les a doivent faire avec une fid gênée & ferupuleuse, ev l'instabilité dans l'ordre o preservent, & ne se lia si setupuleusement à un qu'elles ne soient prêtes quand Dieu leur present que celles qu'elles s'étoier avant tien comme dit se

De l'usage du tems.

mer tout à Dieu en la maniere qui vient d'être expliquée, il faut penser à user, comme il faut, de cette partie du tems que Pon donne aux hommes par de justes ne-

cestités.

Et l'une des regles que l'on doit le plus avoir en vue, c'est de faire de bonne grace tout ce que l'on est obligé de faire. Car ce n'est pas seulement de l'aumône dont on doir dire, qu'il la faut faire gaiement, parce que Dieu aime ceux qui donnent avec joie : c'est generalement de tout ce qu'on offre 2. Cor. 2 Dieu. Si l'on donne donc son tems au 9.7. prochain selon l'ordre de Dieu, & pour obéir à sa volonté, il le faut donner avec joie & fans chagrin.

C'est un si grand bonheur d'être dans le lieu, dans l'état, & dans l'occasion où Dieu nous veut, que cette seule consideration devroit nous remplir de joie. Car on est mal dans les lieux & les compagnies les plus agreables quand Dieu ne nous y veut pas ; & l'on est bien dans les plus desagreables quand Dieu nous y

vcut.

#### XXI.

Que si dans la pratique de ces devoir necessaires il se rencontre des difficultés & des dégoûts, il faut essayer de les surmo er par les moyens que Dieu nous en dord .

Premierement, en s'y préparant par la priere, & en renouvellant cette priere dans le cours de cette occupation qui nous elt penible, en finislant cette occupation, ou

fion des fautes qu'on y peut bandonner au chagrin, mais avec courage & avec espera faire à l'avenir. Car ordinain y a de plus dangereux da c'est de s'en troubler, & de de l'ame.

Troitiémement, en confide s'effraye trop de ces objets quent, & de ces peines qu'illes for font plus rien, & il n'y a pe les aime tout autant que plaifits lorfqu'ils font de mé toutes celles que nous ave pafferont de même, & nous de même infentibles.

## XXII.

Quatriémement, si l'on r taines antipathies à l'égard avec qui on est obligé de vivr cher d'adoucir son propre e De l'ufage du tems.

euser, autant que l'on peut, certains défauts dont il est choqué, en expliquant le procedé & les intentions de ces personnes d'une maniere favorable, en le convainquant qu'il a pu donner lieu aux choses dont il se plaint, & lui faisant connoître qu'elles ne sont ni si dures, ni si insupportables qu'il seles represente, & que l'idee qu'il s'en forme ne vient que de l'ignorance où il est encore des maux de la vie, dont la grandeur lui seroit disparoître ces petites contradictions, qu'il ne fait tant valoir que parce qu'il n'a pas éprouvé les miferes réelles dont Dieu veut que cette vie soit remplie.

XXIII

Il ne refte plus à regler que la troisième partie de son tems, qui confiste dans celui que l'on emploie à certaines necessités suspectes, & qui ne naissent que de notre foiblesse. On doit mettre de ce genre une bonne partie des visites & des entretiens du monde, certaines lectures où il y a encore plus de curiofité que d'utilité, certains divertiflemens, certaines parties, certains amusemens. Si l'on est encore trop foible pour renoncer à tout cela tout-d'un-coup. il faut au moins se separer d'abord de ce qu'il y a de plus dangereux. Il faut éviter. par exemple, les conversations toutes mondaines qui remplissent l'esprit de l'amour du monde, comme on évite un air contagieux. Il faur évirer celles où la médifance regne, où l'on apprend des nouvelles qu'il est uile de ne pas savoir, & qu'il n'est pas honteux. Tout cela n'e durcir le cœur & à le d peché.

Que fi l'on ne renonce coup à toutes les aurres que par leur inutilité & p fement, il faut au-moins s'en feparer peu-2-peu, contre cette foiblesse. jours des épines qui emprent de l'amour que Iné pour lui. C'est une cépines, & qui les fait (feche au-contraire les C'est ce qui rend nos qui répand un certain de cices de pieté.

XXIV

Il est utile pour cela bien sont vains les son tire de tous ces amuseme car le plus souvent il n'e De l'usage du tems.

Il est bon aush d'imprimer, autant que l'on peut, cette verité dans le cœur: Qu'il y a infiniment plus de bien dans la privation que dans la jouissance du monde, que la jouissance en est fade, passagere, dégoûtante, affoiblissante; au lieu que la privation en est consolante, fortissante, se que sans parler des récompenses qu'elle aura dans l'autre vie, elle produit dans l'ame dès celle-ci une paix serme & solide. Ainsi dans la verité le monde n'est bou qu'à quitter, & la plus heureuse vie est celle où l'on s'en prive le plus.

Chacun peut s'appliquer en détail ces maximes, & s'en servir pour regler ses occupations & ses actions, n'y en ayant point qui ne soient de l'un des trois genres que

nous avons marqués ci-deffus.



DE LA CONDU que l'on doit garder dans les division sentimens qui arrivent entre les perso de pieté.

I.



L n'y a rien de plus nible à ceux qui ont que sentiment d'hun que de le voir oppoli des points importans de duite aux pensees de

sonnes dont ils lestiment la lumiere pieté; mais c'est une peine à laquelle i se résoudre , parce qu'elle est une necessaire de l'état des hommes en vie. Car les manieres dont ils envil les choses sont si differentes & si ir faites, qu'elles les engagent par une e de necessité en differens sentimens; que si leurs lumieres se trouvoient rement uniformes en ce qui regare piece, on verroit clairement par-la q De la conduite à garder, &c. 35; très-fincere de le servir, regardent divers points de conduite par des vites fort differentes, & qu'ainfi ils se partagent & se condament souvent reciproquement les uns les autres.

II.

Mais puisque c'est un mal necessaire dans la viegue cette difference de sentimens, & que l'union parfaite ne sera que pour le Ciel, où la Verité paroissant à découvert. dislipera toutes nos erreurs; il est extrêmement important de considerer de quelle forte on s'y doit conduire. Car il est certain austi que si chacun ne suit point d'autre regle, que celle de sontenir son sentiment jusqu'au bout, de ne ceder à personne, d'employer toutes sortes de moyens pour faire valoir ses opinions, de pousser a bout ceux qui s'y opposent: il n'y a point de societé qui puille subsifter; & l'Eglise même ne seroit qu'une multitude remplie de confusion & de desordre. Il faut donc. par necessité, qu'il y en ait quelques-uns qui cedent, & qui souffrent que le sentiment des autres soit suivi au préjudice du leur. Mais fi tout le monde veut ceder, & s'y croit obligé, on tombera par là dans la méme confusion, & I'on disputera pour ceder, comme l'on disputoit pour ne ceder point. Ainfi la paix & l'ordre demandent qu'il y en air qui cedent, & qu'il y en air d'autres qui ne cedent pas. C'est ce qu'il faut tacher de discerner, comme l'un des plus grans moyens de conserver la paix, & dans soimême & dans les autres.

Volucia que tout le monde moins que par un autre tour de fant n'ait mis sa gloire à ceder aux autre quel cas il voudroit toujours avoir l'a ge de ceder.

2. Il ne faut pas prétendre aussi der ces differens par la verité en el me, puisque c'est ce qui fait le sujet dispute, & que d'autres y prétendent bien que nous, & avec autant de rail nous.

3. Il ne faut pas aussi faire consi que nous appelons ceder , à croi nous avons tort, & que les autres of son; car nous ne devons croire que rité, & elle doit être l'unique regle jugemens. Lors donc que nous le perfuades que nous la connoissor quelque point, quelle raison at nous de préferer les sentimens des que nous croyons faux, à celui qu croyons veritable? Il est vrai qu diversité de sentimens nous doit s jetter dans le doute ; mais ne con

#### IV.

Il faut donc pour conserver la paix, chercher quelque autre expedient que cette conviction de la fausseté de nos sentimens, qui n'est pas toujours en notre puillance. C'est-à-dire, qu'il faut trouver des principes qui nous apprennent à difcerner quand il faut laisser prévaloir les sentimens des autres à celui que nous croyons le plus veritable. Car il ne nous est pas permis d'agir en cela au hazard, ni par fantaifie, ou par une complaisance purement humaine. Je ne dois vouloir que le fentiment des autres soit suivi au préjudice du mien, que quand le leur est juste, & qu'il est bon qu'il soit suivi. Il faut toujours le souvenir qu'il nous est désendu de 1. Con wous rendre esclaves des hommes. Ainsi l'on 7, 21. ne doit ceder ni obéir aux autres, que lorsqu'on a quelque principe de verité qui nous difte que l'on le doit faire, & que l'on obéit à Dieu en leur cedant & en les préferant à soi. Que s'il arrivoit qu'on est une lumiere contraire, & que l'on eût droit de croire que l'on obéit à Dieu en obligeant les autres de nous ceder, il est clair qu'on le pourroit faire sans orgueil & qu'on y seroit même obligé. Car dans l'une & dans l'autre de ces conduites differentes, on ne regarderoit ni foi ni les autres hommes, mais on le conduiroit uniquement par la seule vûe de la verité & de la jultice.

y en a peu où l'on ne puisse trou principes exterieurs, & indépend la venté interieure, de ce qui est c tion, qui décident neanmoins lequ ceder: & c'est ce que nous allor miner en diverses hypotheses ou i tions.

#### VI.

Si l'on suppose donc que ces sortes ferens arrivent entre des personnes is dont l'une soit superieure & l'autre insi est visible que s'il n'y a point d'a constances particulieres qui obligen autrement, c'est l'avis du Superieur prévaloir. Car comme il est obligé duire, l'ordre de Dieu exige de lui eve plutôt sa lumiere que celle d'un a il n'y a point en cela de vanité, seroit obligé de conseiller le même autre Superieur, & qu'il ne consider en cela sa personne, mais le rang l'a mis.

De la tonduite à garder, &c. 77 versité des sentimens vouloir l'emporter sur son Superieur, & que ce seroir blesser l'ordre que de le prétendre, & par-consequent le Superieur doit accoutumer, autant qu'il peut, les inserieurs à soussir humblement que leur sentiment ne soit pas suivi, & à ne pas eroire avoir sur toutes choses des lumières infailibles.

#### VII.

Il y a même plusieurs choses dans lesquelles un Superieur doit absolument suivre son propre sentiment, sans avoir égard à celui d'aucun de ses inferieurs, ni à quelques circonstances que ce soit. S'il s'agir, par exemple, de quelque injustice réelle, & qu'on le veuille obliger d'y prendre part. soit en la faisant, soit en ne l'empéchant pas, lorsqu'il en a l'autorité, sa conviction interieure lui suffit alors pour préserer la propre lumiere à celle de ses inferieurs, à moins que l'avis de ses inferieurs ne le portat à croire qu'il se trompe. Ainsi il ne peut jamais prendre part à des contrats qu'il croiroit usuraires ou simoniaques, quoique d'autres de sa communauté en jugeassent autrement. Il ne doit pas fouffrir qu'on entreprenne un procès injuste, selon son sentiment, quoiqu'il fût juste selon le senriment des autres. Il ne doit pas recevoir un Religieux qu'il croiroit mal appele, parceque d'autres en jugerojent autrement : & s'il est de même persuade que la maison est obligée à certains devoirs de justice envers quelques personnes, il ne se peu pas croire dispense d'y satisfaire, parc

font pas de ce genre. On les p quand il u'y a point d'inconveni ne les doit pas faire quand il y grans. Et fouvent la diversité d' inferieurs produit ces inconvenien entraîne avec foi : & c'est dans co fions que le Superieur doit aband propre lumiere pour suivre celle d' ferieurs.

# IX.

Il s'agit, par exemple, d'une demande à être reçue. La Superier mine, l'éprouve & forme un j avantageux de sa vocation & de prit : les principales Sœurs en soi jugement disferent; & la Superier bien examiné leur sentiment, ju les sont injustement prévenues ce te fille. Elle a droit, absolument dans l'Ordre de saint Benoît, de voir malgré l'opposition des in Mais le doit-elle faire? Non; car

De la conduite à garder, &c. 59 considerable, devroit conclure que tant que ectte prévention durera, elle n'est pas appelée à ce monastere : & tout ce que cette Superieure pourroit faire pour elle, seroit de lui donner du tems pour esfacer cette prévention.

X

Mais il faut remarquer que la Superieure en agissant de la sorte, ne présere pas proprement le sentiment de ses inferieures au sien ; mais qu'elle tire de ce sentiment une raison solide & veritable qui convainc son esprit, & sert de regle à sa conduire. Car elle conclut de cette opposition de fentimens qu'elle voit dans la communauté, que cette fille n'y est point appelée, en y joignant deux regles de prudence. La premiere, qu'il ne faut pas engager une telle dans une communauté prévenue : & la feconde, qu'une fille qui dans la reception trouble la paix d'une maison d'ailleurs reglée, n'est pas appelée à cette mailon; puisque, selon l'esprit des Peres, ceux-mêmes qui par l'injustice des autres deviennent occasion de division, doivent quitter les lieux où l'on se divise pour leur sujet, comme S. Clement l'enseigne dans sa lettre aux Corinthiens, l'un des plus illus- Epift. 11 tres & des plus authentiques monumens p. 54. que nous ayons de l'antiquité ecclefiastique; & comme faint Augustin, après ce grand Pape, l'enseigne austi dans une de fes lettres.

Ainsi il est toujours vrai que nous ne devons nous conduire que par la veitie, rieure qui nous détermine & de tre regle, comme l'on peut remai le cas propose, & dans ceux que proposer.

X1.

S'il s'agit du choix des officie maison, & que la superieure ; que celles qu'elle en croit plus ne seront pas au gré des princip mailon, & que ces personnes attachées à leur sentiment sero à desapprouver son choix, & à redire à tout ce qu'auront fait e res qu'elle établiroit, & qu'auces mêmes personnes jettant les des Religieules moins capables pourtant que ces Religieuses par l'inclination des principales mieux avec moins de talent que en auroient davantage, & contre q son seroit prévenue : il est clair cas le sentiment contraire de ces Ics lui fournit en

XII.

Il en est de même dans toutes les choses par lesquelles on choqueroit certains esprits inflexibles. Car quoique cette inflexibilité soit un grand défaut en elles, neanmoins si ces personnes ont d'ailleurs de très-bonnes qualités, si elles sont très-utiles à la communauté, si on ne s'en peut passer, si on leur faisoit plus grand mal en s'opposant à eur lumiere par le trouble & l'embatras qu'on leur causeroit, qu'on ne leur feroit de bien en les obligeant de soumettre exterieurement leur jugement, il vaut mieux les suivre dans tout ce que l'on peut, que de s'en priver & de les décourager.

XIII.

Mais il ne faut pas toujours juger si facilement qu'un esprit soir instexible, puisque c'est un des moins avantageux jugemens qu'on en puisse former. Il faut même accoutumer quelquesois ces personnes a être contredites, pour ne les laisser pas mettre en possession de faire absolument tour ce qu'elles veulent, en gardant neanmoins dans tout cela la regle de prudence, qui ne permet pas que pour corriger une personne d'un défaut si naturel qu'on n'a guere d'esperance d'y réussir, on lui renverse l'esprit & on la mette dans une gêne & une contrainte continuelle.

En un mot, il faut dans le choix des partis que l'on doit prendre, soit en suivant sa propre lumière, soit en s'accommodant à celles des autres, avoir égard non-sculemens. mens qui nautent des choles mé clair qu'il vaut mieux s'accomme meur & à la lumiere des autres qu le jugement que nous formons lu mêmes.

# XIV.

Comme ces rencontres sont fort on peut dire qu'il n'y a guere d'e l'on ait tant lieu de pratiquer l'ob d'avancer en cette vertu, qu'en ce perieurs; puisqu'ayant beaucoup a déterminer, ils sont obligés, en nombre d'occassons, de le consi lumiere & aux inclinations de li ricurs; & c'est-pourquoi ils doiv de suivre cette conduite avec est des dispositions vraiment chrétien

# X V.

La premiere de ces dispositions pas considerer cette necessité de avis des autres comme sacheuse & it de, & de ne pas souhaiter d'êrre na De la conduite à garder, &c. 63 l'heureuse necessité de soumettre leur jugement en bien des rencontres à ceux qui seur sont soumis.

# XVI.

Il y a des gens qui seroient ravis de ne se mêler de rien, & qui ne trouveroient point manvais qu'étant dans la qualité d'inferieurs, on n'ent aucun égard à leur sentiment; mais qui voudroient aussi qu'étant Superieurs, on ne leur resistat ni par paroles, ni par humeur, & qu'on les laissat agir selon seur lumiere: & en effet cela devroit être ainsi. Mais comme neanmoins cela n'est pas, ceux qui sont vraiment humbles, peuvent bien , à la verité , condanner cette refistance des inferieurs comme un mal pour ceux en qui ils la remarquent : mais ils la doivent confiderer en même-tems comme un bien pour cux-mêmes, puisque ce leur est une occasion de pratiquer l'obéissance & la soumission dans la superiorité même.

### XVII.

La seconde disposition est de ne juger point durement de cette inflexibilité d'humeur qu'on éprouve dans quelques esprits. Car souvent cette inflexibilité n'est que dans l'esprit, & nullement dans le cœur. Et c'est platôt un défaut de leur imagination que de leur volonté. La qualité de leur esprit leur fait concevoir vivement les objets qui les frappent. Ils en reçoivent fortement les impressions, ils en tirent des consequences qui les persuadent pleinement, & qui, quoique fausses, forment neanmoins leur conque fausses, forment neanmoins leur conque fausses.

Di

qu'elles sont jointes avec une bonne in rion, & souvent avec des lumieres trèstes en d'aur es choses, c'est un défaut to ble, d'aurant plus que le Superieur, qui noit le défaut de leur humeur, n'est pas ré si dans le fond ils n'ont point raison gard des choses sur lesquelles ils sont dat autre sentiment que lui.

### XVIII.

La troisième disposition est de regard necessité d'obéir à ses inferieurs par la noissance qu'on a de leur humeur; coi une leçon d'obéissance que Dieu sait seulement pour l'état de superiorité où se trouve, mais encore plus pour celui seriorité où l'on espere peut-être de rev Car on peut apprendre en ces rencont connoître d'une manière très-sensible un faut où l'on tombe ordinairement dan

De la conduite à garder, Oc. rement la consideration que l'on acquiert par son age, ses talens, ses emplois, fait qu'un Superieur se hazarde avec peine à nous commander. Que si nous donnons avec cela des marques que la contradiction est sensible, & qu'elle nous met en defordre, si nous en tirons des consequences de ne nous plus meler de rien dans les choses dont on veur que nous nous mélions, nous mertons par-là le Superieur hors d'état de nous rien commander, & dans la necessité de nous obéir & de nous suivre; ce qui est un très-grand mal pour nous, puisque cela nous prive en quelque sorte de la pratique de nos vœux, & nous remet entre les mains de notre propre con\_ Eccli. 154 duite. Or il est certain que l'on ne voit jamais 14. mieux ce défaut, que quand on l'éprouve dans ses inferieurs; & ainsi il n'y a point de tems plus favorable pour prendre la réfolution de faire tout le contraire, si l'on est jamais réduit à leur état.

Cette resolution enserme celle de ne saire jamais paroître d'humeur, d'attache à son sens, de peine quand on est contredit, d'embarras quand on nous ordonne des choses contraires à nos vises; car tour cela contraint le Superieur, & le prive en quelque sorte à noure égard de la superiotité; en l'obligeant d'étudier nos inclinations, & de les suivre, c'est-à-dire proprement, de nous obéir plu-

tôt que de nous commander.

Il faut fouffrir avec peine, qu'au-lieu que toutes les vettus doivent croître en nous, l'obéiffance, qui en est une des principales, y décroisse si notablement; puisque manifetant ainsi nos humeurs, nous reduisons le cet l'obentance, & que nous veno extrême délicateffe fur ce point, c tique de cette vertu n'est plus à n qu'un fantôme. Que si nous ne por pêcher que notre âge & notre en diminue un peu par l'impression q naturellement sur notre Superieur, moins que nous n'y ajoûtions rien mêmes, & que nous lui témoig nous ne sommes pas moins en displui obéir que les moindres du Mon lui obéir que les moindres du Mon

Voilà ce qu'un Superieur doit par soi-même durant le tems de la té, par les resistances qu'il éprouve humeurs des autres; & cela lui est i plus avantageux que s'il y trouvoi ference entiere.





# TRAITE'.

### LE PRISME,

U QUE LES DIFFERENTES dispositions font juger differenment des autres objets.



ETTE diversité de sentimene paroîtra plus sensible par l'exemple d'un prisme de verre qui est regarde fort differemment par trois fortes de personnes. Si on le donne à un enfant.

il s'en divertira tout un jour, & même plusieurs jours. Il sera ravi de la beauté des couleurs qu'il appercevra au travers, & il se croira heureux de la possession de ce tresor.

Si l'on le donne à un Philosophe, il trouvera la matiere d'un grand nombre de speculations fur la nature des couleurs, fur les refractions & reflexions de la lumiere, sur le renversement, le racourcissement, l'éloigne-

ment des objets.

Si l'on le donne à des gens du monde qui ne se mêlent point de philosophie, ils le regarderont negligemment comme un amusement d'enfant. Ils trouveront, à la verité, quelque beauté dans cette diverfité de couleurs : mais la pense que ce n'est qu'une apparence, leur fera remex-

Diii

Les gens du monde méprisent int ment les Philosophes & les enfans comme se repaissant de speculations vereuses, les autres comme s'attacha vain plaisir, & n'en voyant pas le per lidité. Les Philosophes méprisent & du monde, comme n'étant point tou beaurés de l'esprit & de la nature, & fans, comme étant trop touchés des o sens. Les ensans ne méprisent perso jouissent sans reflexion de la be l'objet qui les autre; & je pense que routes ces trois dispositions se fectueuses, celle des ensans l'est m les autres.

# III.

Il est certain que ce que l'on ces prisines, est plus beau en soi ce que les hommes peuvent faire industrie, & qu'elle ne sauroit és clar are, cer intrument donne en

feroit possesseur. Mais parcequ'il n'y a rien de si facile que d'en avoir un, cer instrument si précieux est reduit par l'opinion des hommes, à servir d'amusement aux ensans, & il y a quelque honte aux personnes âgées de s'y arrêter & d'en faite état.

### IV.

La raison en est, qu'étant si commun & de si vil prix, il ne distingue point ceux qui le possedent de ceux qui ne le possedent pas, parcequ'il ne tient qu'à chacun de le posseder. On ne dit à personne qu'il est heureux d'avoir un prisme. C'est une felicité expolée à tout le monde, & qui ne touche point les hommes, à caule de la corruption de leur cœur. Leur plaisir est de jouir de ce dont les autres ne jouissent pas. Rendez leur bonheur commun, il seur devient méprisable. La rareté en faig le prix, & il faut, afin qu'ils se croient heureux, qu'ils en voyent d'autres qui le trouvent malheureux : cette préference qu'ils se donnent à eux-mêmes dans leur idée, faisant toute leur joie & tout leur plaifir.

V.

Si tout le monde avoit des palais, perfonne ne se trouveroit heureux d'en avoir. Qui est ce qui compte entre les avantages de sa condition de voir le soleil, les étoiles, les nuées, les campagnes, les monragnes? Toutes les beautés de la nature ne nous sour rien, parcequ'elles sont comques ornemens qui font infinim beaux que les objets communs expoles à tout le monde, & ca que les pauvres ne jouissent pa objets, & qu'on loue les rich avoir,

# VI.

Le plaisir des hommes est donc fir de vanité & de malice. Il est puyé sur les faux jugemens des l'qui louent excessivement certaine parceque les autres ne les peuvent y Ce n'est pas ce qu'il y a de réel objets qui nous plaît; c'est de nous avons ce que les autres n' Ces plaisirs d'orgueil sont proprem dont les hommes sont insatiables dégostrent de tous les autres; mai se lassent de tous les autres; mai se lassent des bornes dans les plaisirs d'anais qu'il n'y en a point dans ceux gueil.

tnent qui leur represente cette diversité de couleurs, sont plus raisonnables en cela que les hommes plus avancés en âge qui les méprisent, parcequ'ils n'y voyent pas la nourriture de leur orgueil, & que la passion pour ces plaisirs d'imagination & de vaniré les rend insensibles à toutes les beautés plus réelles, plus solides, & plus innocentes.

### VIII.

Ainsi l'âge ne fait que nous rendre moins raisonnables. Ce qu'on appelle accroissement de raison en est l'obscurcissement. En sortant de l'ignorance simple des enfans, nous tombons dans l'erreur & dans l'illusion, qui est beaucoup pire que l'ignorance. Nous étoussons les passions naturelles par des passions plus vaines & plus malignes, & nous ne cessons de nous plaire à ce qui divertit les enfans, que parceque nous avons le cœur plus gâté & plus corrompu que les enfans.

# IX.

Il y a un bien dans certaines passions qui est l'esset d'un grand mal, & il y a du mal dans d'autres, qui est une preuve d'un assez grand bien. C'est un bien que d'être au-dessus des vains amusemens de l'ensance, & de n'y prendre plus de plaisir : mais c'est un bien qui vient dans beaucoup de monde d'une très-méchante cause, qui est l'attache aux objets qui contentent la malignité ou l'orgueil, ou quelque passion plus criminelle. C'est un déque passion plus criminelle. C'est un déque passion plus criminelle.

beaucoup rempli de passions maligi ce sont les derniers défauts qu'il siger.

X.

La facilité qu'a la raison à no cher des plaisirs de la vue, fait v ne sont pas bien sensibles. Car en étoient si agreables & si viss, ils no cheroient & nous divertiroient age, puisqu'en tout age nous av yeux. Un prilme de verre nous prend la vraie mesure. Peut être étoit en notre choix, nous ai mieux voir tous les objets de la tels qu'ils nous paroissent par un que de les voir tels que nos yeux i representent. Mais l'incommodité a a tenir-cet instrument sur les veu que nous aimons mieux les voir or ment sans prilme qu'avec un priln ce qui donne lieu de conclure, que que donne la vûe du plus bel objet dans le monde, est moins consid

### XI.

Les couleurs qui se voyent par un prisme font aussi réelles que celles qui se voyent par les yeux; parce que nos yeux ne sont que de certaines lunettes qui nois representent les objets d'une certaine manière, qui n'est peut-être pas plus la manière vertable des objets, que celle où nous les voyons par un prisme. Cependant parce que nos yeux sont l'instrument ordinaire dont nous nous servons, nous appelons couleurs veritables celles que nous voyons par nos yeux, & couleurs fausses & apparentes celles que nous voyons par des lunettes extraordinaires, comme par un

prilime.

Tome V.

Nous en faisons de même dans les obiets de nos passions. Les objets des pasfions permanentes, perpetuclles, communes, nous paroissent raisonnables, serieux, importans. Nous ne nous défions jamais de nous y tromper: mais quand les paffions font extraordinaires; nous sentons bien qu'il y a de l'erreur, de la folie, & de l'illution dans l'attache que nous y avons. Ce Gentilhomme va le faire casser la tête à un affaut sans aucune vue de son devoir & par une pure ambition. Il est sage, brave, genereux. Cet autre demeure à la mailon, c'est un fou, & un esprir bas felon le monde. Car l'opinion commune tient lieu de verité, & l'estime commune tient lieu de grandeur; & quiconque s'en éloigne, tombe dans la folie & dans la basselle au jugement des hommes,

Pour voir tous les objets renverles p le moyen d'un prisme, il ne faut que regarder d'une autre maniere que celle e nous les fait voir colorés. Le seul cha gement des rayons de notre vûe boul verse à notre égard toute la nature. C'e une assez belle image de ce que prode en nous la vûc de la foi. Sans qu'il an ve rien de nouveau dans le monde, elle renverse aux yeux de notre esprit. E nous fait voir les grans, perits, & les p tits, grans; les riches, pauvres, & les par vres, riches; les heureux, miserables, les miserables, heureux. Chaque degré q nous paroissoit s'élever pour monter : comble de la felicité & de l'honneur, no paroît un degré qui descend dans l'abin des mileres.

### XIII.

Les objets exterieurs ne sont colorés quand les rayons qui nous les sont vi passent par le prisme, & qu'ils se brise en passant, ce qu'on appelle refractio

Le Prisme.

& aussi-bien les plus difformes que les plus beaux; que rien n'est affreux quand on le voir par ce milieu qui change la boue en pierres précieuses; de même les plus indignes objets passant par notre cœur, y peuvent recevoir un éclat & une couleur trompeuse qui nous les peut rendre agreables.

### XIV.

Quand on voit les objets renverses par un prisme, on ne les voit plus colorés. Quand on regarde le monde par la vûe de la foi, il nous paroît sans éclat, & sans l'agrément qui n'étoit pas dans les choses mêmes, mais qu'elles empruntoient de la corruption de notre cœur.

# XV.

Si quelqu'un desiroit, afin de voir le monde renverse, qu'il se renversat effectivement, il faudroit le prier de prendre un prisme, & de contenter son desir sans troubler l'ordre du monde. Le changement de la vûe sera le même effet que le bouleversement de toute la nature. Il y a de même de certains naturels malins qui voudroient qu'il arrivat continuellement des renversemens dans les affaires du monde, & que ceux qui sont au deffus de la roue le trouvassent au-dessous. Pour les guérir de cette malignité, il faut leur dire que s'ils veulent voir ces grans changemens fans tant de peine, ils n'ont euxmêmes qu'à changer de vite, au-lieu de prétendre changer les objets. Ce changement de vue produira le même effet qu'un

Eij

retable. Mais ce qui fait qu'ils ne le ce tentent pas par cette vûe de foi qui re verfe le monde à leurs yeux, c'elt qu ne veulent voir rabaillés ceux qui font objets de leur jalousie, qu'afin de s'en jouir, & de prendre un plaisir malin de leur abaissement; au lieu que la foi c nous fait regarder les grans du monde da la misere, nous empêche d'y prendre pla fir, & excite plusôt en nous des sentime de compassion. Et ainsi ce n'est pas ce q demande la malignité du cœur de l'homan





# V. TRAITE'.

QUIL Y A BEAUCOUP

à craindre dans les contestations pour ceux mêmes qui ont raison.

T.



Es contestations qui arrivent parmi les hommes par les diverses vûes, & les divers sentimens qui partagent leurs esprits, sont une sour-

ce de tant de pechés, qu'on ne fauroit trop les prévoir, & le les representer, afin d'avoir plus d'application à les éviter. On n'y considere d'ordinaire que ceux où l'on tombe, ou en prenant un mauvais parti, ou en soutenant trop fortement & trop aigrement une verité; & l'on se croit à couvert de tout, quand on a raison dans le fond, & qu'on a évité, en se désendant, les paroles dures & choquantes.

Cependant en observant même ces deux regles, qui doivent être inviolables, on peut encore se rendre coupables d'un très-grand nombre d'autres désauts aussi dangereux, & qui ne deshonorent pas moins la verité qu'on prétend soutenir. Et c'est ce que l'on a dessein de faire voir par ex

écrit.

de la persuasion forte qu'on a raison s'irriter de l'opposition de ceux qui no contredisent. Or cette irritation peur ê la source de diverses tentations & de div défauts. On est tenté de mépriser ceux nous contestent quelque chose contre raison. On est tente d'en faire des plain non necessaires. On est tenté de refroidis ment envers eux, & ce refroidissement pa louvent julqu'à quelque sorte d'aversig On s'en prend non seulement à leur espri mais à leur cœur. On les soupconne d' terêt, de prévention, de malignité, d' piniatreté, de défaut de justelle d'espr non-seulement dans le point particul dont il s'agit, mais generalement en tot

# III

Ceux qui ont tort, à la verité, coopere à toutes ces tentations par leur contrad cron injuste : mais la faute des uns n'e cuse point celle des aurres. On n'a jame droit de mépriser le prochain, ni de co

autre chose.

Craindre tout dans les contestations, &c. 79 les autres ont pu commettre à notre égard. Ainsi, en même-tems-que nous sommes innocens aux yeux des hommes & à nos propres yeux, c'est nous souvent qui sommes réellement les plus coupables au jugement de la souveraine Justice.

# IV.

Il y a donc des personnes à l'égard desquelles on peut dire que, c'est un état dangereux que d'avoir raison, & qu'elles n'ont pas affez de vertu pour avoir si fort la jultice de leur côté, & même qu'il vaudroit mieux pour elles qu'elles eussent un pen tort. Car cette justice dans une rencontre particuliere étant jointe avec une vertu foible, rend toutes leurs passions sieres, aigres, méprisantes, insultantes. Elle rend les plaies qu'elles ont reçûes par la contradiction, plus profondes, plus envenimées; & ainsi elle leur nuit au lieu de leur être utile. De sorte qu'elles doivent craindre que cette opposition qu'elles recoivent injustement, ne soit une punition de leur fierte interieure pour laquelle Dieu a permis qu'il leur arrivat cette occasion de chute.

Il n'y a personne qui n'ait sujet de craindre que ces tenebres qui ont caché la verité à ceux qui les ont contredites malà-propos, n'ayent été attirées par quelque hauteur interieure qui ait merité d'être exposée à certe tentation. Ainsi l'on n'a jamais sujet de se choquer de l'avenglement des autres, parce qu'on ne saix

E wi

C'est encore un effet de cette forte fuafion, de rendre ceux en qui elle plus attachés à leurs sens, & de leur d ner plus de confiance en leur propre gement. Car le trouvant obligés de le p ferer a celui des autres dans un cas parti lier, ils croient être en droit de le faire tout, & d'en tirer une conclusion gener a leur avantage, ce qui est souvent tr faux. On est éclaire sur les cas particulie felon que l'on connoît plus clairement principes dont ils dépendent, & par quels on en doit juger. Or les divers prits ne sont pas touchés & occupés mêmes lumieres. Souvent plus on est vement frappé de certains principes, mo on l'est de ceux par lesquels on doit ju des autres matieres. Ainfi cet avantage raison que des personnes auront sur d' tres en une rencontre particuliere, pa qu'ils en avoient les principes préle devient pour elles une source d'illusion de vanité, lorsqu'elles se l'attribuent

Craindre tout dans les contestations, C'c. 81 les tentations que cause la pensee, que nous avions raison dans une affaire où nous n'avons pas obtenu ce que nous voulions, se renouvellent souvent par le souvenir, long-tems après que cette occasion

cit passec.

Les fautes que commettent fur le champ ceux qui ont en tort dans le fond, sont plus passageres. Ils les oublient, parce qu'elles n'ont point de profondes racines dans leur cœur, & ne laissent pas souvent de les reparer par une abondante charité. Aucontraire ceux qui ont eu raison dans un differend, en conservent la memoire par la plaie qu'ils y ont reçûe, & n'ayant point de sujet évident de s'humilier, ils se confirment par ce souvenir dans l'estime d'euxmêmes, & dans le mépris des autres. Leur 2igreur interieure continue, & produit en cux une disposition très-dangereuse, que les Grees expriment par un seul mot qui umerfignifie, le souvenir des injures.

Y. C. X. LOUBL

### VII.

Les plaintes que l'on fait du procedé des personnes avec qui on a été en differend, peuvent aussi être injustes en diverses manieres. Premierement, elles portent naturellement ceux à qui on les fait à mépriler les personnes qu'on leur represente comme déraisonnables & injustes. Or leur en donner cette idée, c'est les mettre en danger de perdie une partie de leur charité pout eux. Le commun du monde n'est point affez spirituel pour conserver le même degré de charité envers ceux pour qui ils one

Secondement elle les met en danger d juger temerairement eux-mêmes. Car ils ne doivent point juger de ce qu'on dit, ou ils en doivent juger avec conno fance de cause, & non sur le témoigna d'une des parties. Cependant comme fuit d'ordinaire les examens penibles, aime mieux prendre le parti de celui nous parle : ce qui est clairement injust puilque nous ne voudrions pas qu'on usat de même a notre égard. Ceux do qui y engagent les autres, font une inju tice visible, en les portant à juger d'u maniere qui n'est point du tout équitab Personne ne veut être condanné sur rapport de ceux avec qui il est en differer Il n'est donc permis à personne d'exciter autres à un procedé qu'il ne voudroit ; qu'on pratiquat à son égard.

IX.

On ne considere pas affez quand on fe

raindre tout dans les contestations, &c. 83 raisons. On ne manque guere à craindre pour soit même ce qu'on voit que d'autres ont éprouvé de sa part. Cependant il se peut faire que cette créance & cette confiance sit utile à celui à qui on l'ôte, & qu'elle lui sût même necessaire pour sub-sister dans le bien. Les gens qui ont été déraisonnables à notre égard, peuvent être necessaires à d'autres pour les soutenir. Il saut done bien prendre garde qu'une petite désicatesse sur un differend passager ne nous porte à diminuer leur créance, qui sert d'un appui necessaire à d'autres.

X.

Il est visible que la source ordinaire de ces plaintes est un secret dépit de ce qu'on nous a contesté injustement quelque chole ; ce qui nous porte a en chercher une efpece de vengeance, en failant condanner par d'autres ceux qui l'ont emporté sur nous. Or qu'est-ce que tout cela qu'une vraie impatience, & une impatience dérajsonnable ? Car ce monde ci n'est nulle- Tertul ment destiné à la justification pleine de la Apol. c. verité. Il est au-contraire de l'état de cette t. vie, que la verité y soit souvent étouffée. opprimée, condannée. La Verité même devenue visible en conversant parmi les hommes, y a souffert toutes sortes de mépris & de rebuts; & elle y a roujours été le but & l'objet de la contradiction des hommes.

Sommes-nous donc raisonnables de ne pouvoir soussir qu'elle soir rejettée lossque nous y avons quelque petit interêt, &

Evi

Il est bon qu'il y air quelque chose d Dieu nous fasse justice au jour du Ju ment: car masheur à ceux qui n'y paroitri que pour reparer les injustices qu'ils a ront faites aux autres? C'est se priver cette justification si glorieuse à ceux qui receviont de Dieu, que d'en vousoir jo par ayance dans cette vie même.

# XI.

Nous n'avons droit de nous plaind des aurres, de ce qu'ils ne nous render pas ce qu'ils nous doivent, que lorsqu nous ne nous pouvons reprocher d'avoir manqué à leur rendre ce que nous leu devions. Or qui peut se rendre ce témoir gnage, ou plurôt qui ne doit être convaincu qu'il s'en faut bien qu'il ne s'acquitte envers le prochain de tout ce qu'il lui doit ? Il est vrai qu'on nous doit l'aveu de la raison quand nous l'avons, & qu'on ne nous doit pas contester des verités certaines; mais nous sommes aussi redevables au prochain.

craindre tout dans les contestations, & c. 86 exemple. Nous devons lui inspirer l'humilité 1. Pet. 5. en la pratiquant devant lui, comme faint 5. Pierre nous y exhorte. Que celui qui accomplir tous ces devoirs le plaigne, à la bonne-heure, des déraisons du prochain. Mais comment s'en plaindroît il, puisque c'est un de ses devoirs de ne s'en pas plaindre? Il est dangereux d'entrer en compte avec Dieu. Si nous sommes si exacts à exiger du prochain tout ce qu'il nous doit, Dieu exigera de nous tout ce que nous lui devons, & tout ce que nous demeure-tons infiniment redevables.

### XII.

Que reprochous-nous à ceux qui n'ont pas été de notre sentiment dans quelque dispute ? D'avoir ignoré une verité que nous avons très-bien connue. C'est donc un avantage que nous avons eu fur eux; mais nous est-il permis de nous en glorifier ? Dieu est le distributeur de l'intelligence de toute verité. S'il nous en a mieux partagés en quelque occasion que d'autres, c'est un sujet de l'en remercier; mais ce n'en est pas un d'insulter à ceux à qui Dieu n'a pas donné la même intelligence qu'à nous. Je ne leur reproche pas, direz-vous, de n'avoir pas compris, mais d'avoir combattu ce qu'ils ne comprenoient point. Ne voyez-vous pas que cette opposition à la verité est une suite de leur ignorance & de leur illusion ? C'est à la verité même qu'ils auront à en répondre, mais ce n'est pas à vous. Il ne nous est pas permis d'y prendre un autre interet Elle veut bien fouffrir d'être ignorée & combattuë. Pourquoi ferons nous difficulté de le fouffrir ? C'est donc pour notre 
interêt que nous combattons ; & non pour 
celui de la verité. Ce qui nous pique u'est 
pas le mépris que la verité & la justice y 
ont reçu ; c'est que nous croyons avoir 
été méprises, & qu'on ne nous a pas rendu ce que nous croyons qu'on nous devoit. Or il est bien' honteux de faire valoir ses propres interêts , lorsque la verité 
ne fait pas valoir les siens.

### XIII.

On ne pense pas assez que les hommes peuvent avoir tort de ne se pas rendre interieurement à la verité, mais qu'ils n'on jamais tort de n'en pas demeurer d'accordexterieurement rant qu'ils n'en sont pas entierement persuadés. Cependant on n'os souvent se plaindre de l'erreur interieure, parce qu'on voit bien qu'on n'a pas droit de s'élever au-dessus des autres de ce qu'on a plus d'intelligence avoir se s'elever qu'on s'ele

Craindre tont dans les contestations, & a. Que si l'on prétend que le procedé de ces personnes ne seroit pas même convenable à la verité quand ils l'auroient eue de leur côté, ce seroit alors une seconde erreur & une seconde ignorance, puisqu'ils auroient ignoré & quelle est la verité, & quel est le procedé digne de la verité. Et ainsi ce procedé dont nous nous plaignons, ne seroit encore qu'une suite de cette seconde ignorance interieure, un second désaut d'intelligence, qui seroit à plaindre pour eux, & non pas pour nous.

# XIV. A Shire

Il n'y a proprement que Dieu qui ait droit de se plaindre des erreurs & des ignorances des hommes, parce qu'ils n'y tombent que par la haine qu'ils ont pour la lumiere dont il les éclaire, selon qu'il est dic: Quiconque fait le mal hait la lumiere. Joan. 3. Mais quant aux hommes, l'illution des au- 20. tres ne doit être pour eux qu'un objet de compassion & d'humiliation , par la conviction qu'ils doivent avoir, qu'ils sont capables des mêmes renebres & des mêmes égaremens. Que s'il arrive qu'ils se trouvent incommodés par quelques luites & par quelques effets de ces erreurs, il est bien juste qu'ils les souffrent en patience. puilque Dieu en souffre la source même qui les produit, & que la même conviction qu'ils doivent avoir qu'ils sont coupables des mêmes erreurs, doit s'étendre julqu'aux suites, & leur faire croire qu'ils sont capables de toutes les injustices qui en naistent.

la blessent d'une maniere, parlent dure de ceux qui la blessent en une autre blesse la verité en la combattant, e resistant, en ne lui cedant pas, en rant aux autres la fausset. Cela est mais on ne la blesse pas moins en s'en ristant, en l'employant à nos interêts notre vanité, & en la faisant servir mes contre la charité. Que ceux qui ment les autres d'une simple ignorance d'un désaur d'intelligence, prennent de s'ils n'ont point deshonoré la verité ces autres manieres qui ne lui sont pas ministrates.

Celui qui combat la verité, en est nemi en ce point: mais celui qui s'en contre la charité, en fait un usage austi digne d'elle, puisque Dieu ne donne jar la verité pour éblouir la charité.

# X V I.

Ce qui me fâche, dit-on, c'est que n seulement ceux dont les prétentions Craindre tout dans les contestations, &c. 85 méprifer ceux qui avoient raison. Ce sont trois maux differens pour ces personnes; mais c'est un bonheur pour vous, & d'avoir connu la verité, & de n'avoir pas eu sujet de vous en élever, & d'avoir participé à l'espece d'injure qu'elle a reçuë. C'est à elle qu'il appartient de prévaloir, & non à vous. C'est à elle qu'on devoit ceder, & non pas à vous. Si on ne l'a pas fair, c'est la verité qui a sujet de s'en plaindre, & non pas yous.

# XVII.

Vous en avez d'autant moins qu'il est aile de vous montrer que vous n'étes pas assuré que vous ne soyez point vous-même la cause du rebut que la verité a recu-Car c'est souvent par norre faure que la verité n'est pas goûtée. C'est souvent parce que nous l'expliquons fort mal; que nous la faisons voir revêtue d'un grand nombre de marques de fausseté; & enfin que nous irritons contre elle toutes les passions des autres. Nous parlons avec un air qui les choque, & nous commettons la verité avec toutes les préventions de ceux à qui nous la proposons. Doit-on done s'étonner qu'ils rejettent une verité qui leur est si mal proposee ? S'ils ont tort de ne se rendre pas à la verité que nous loutenons contre eux, n'en avons nous pas autant qu'eux de les avoir éloignés de s'y rendre par les faux jours où nous la leur avons fait voir ?

reals je veux que nous n'ayons employé de ces mauvailes manieres qu sont pas seulement des défauts d'esprit, des défauts des mœurs : nous avons et à examiner si la verité n'étoit point dest dans notre bouche de ces appuis nat qui la font recevoir & goûter aux au Peut-être n'avons-nous point de ralent | la bien éclaireir, & la rendre capable c trer dans l'esprit. Car ce sont deux qua differentes, de bien connoître la verité de la bien faire entendre aux autres. I vrai qu'on ne peut pas corriger ces imp sances naturelles; mais austi il ne faut imputer aux autres ce qui en dépend. Il souffrir l'humiliation de n'être pas c quand on n'a pas le talent de se faire cro Un grand Capitaine Gree, qu'on av pris dans une hôtellerie pour un valet, prie par la maîtresse du logis d'aides quelque service de cuisine; & s'étant tre vé dans ce ministere si disproportionné la qualité, il ne dit autre chose, à ce qui s'en étonnoient, finon qu'il payoir

Mais pourquoi, dites vous, le sont-ils fails de ce qui leur étoit contesté? Je ne dis pas que cela soit juste, mais je dis que c'est une injustice ordinaire dont on pe doit point faire de bruit. Pour le com-Prendie, il n'y a qu'à considerer qu'il y a des differens imporrans qui sont regles par des Juges que l'ordre du monde a établis pour cela. Il y en a, par exemple, qui se regient au Conseil du Roi, d'antres au Parlement, d'autres par des Juges inferieurs. Tous ces Juges ont quelque force pour faire executer leurs jugemens, & les Juges les moins autorises deviennent souverains, quand on ne peut pas le relever de leur sentence sans des embarras que la prudence oblige d'éviter. Car il est clair à l'egard de toutes ces differentes jurisdictions, que des la qu'on n'a pas lieu d'en appeler & de faire changer le jugement, c'est une necessité, & même un devoir de sy foumettre : & il faut croire alors que Dieu veut nous ôter ce qui nous est refuse par ces Juges établis, & que ce qui peut être injuste de la part des Juges du monde, est certainement juste de la part de Dieu, qui nous prive justement de ce tains avantages, & qui se fert pour cela des jugemens injultes des hommes.

# XX.

Nous ne sommes point dans ce cas, dites-vous: cela peut être vrai à l'égard des Juges établis par autorité publique; cas gent neanmoins en Juges, & s'autres choses par leur propre jugement.
où je prétens vous faire venir; car ce ties érigées en Juges ont aussi leur rité, & cette autorité vient de la suite des choses humaines. Les dit qui artivent parmi les hommes étar finis, & étant impossible qu'ils se juges reglés & établis, accessairement que les moins consibles se reglent entre les parties mê que chacune plaide sa cause comme peut, & râche de persuader ceux qui elle conteste. Or dans ces sorte

jugemens les plus forts en creance autorité, en réputation, l'emporten les plus foibles. Ils se saissifient de ce est contesté, en s'ajugeant à eux-mi ce qu'on leur disputé. Cela est injustem mais si on le faisoit justement, il n'y roit point d'injustice. Car les diffédes hommes ne se sauroient regles.

mal qu'on en peut souffir, à la bonneheure, faites-le si vous pouvez. Mais si vous ne le pouvez pas, il faut souffir ces perites injustices qui sont inconnues à ceux avec qui l'on est en contestation, & les souffir avec la même soumission que l'on souffir eelles qui nous servient faites par

des Juges érablis & souverains.

Comme il ne faut donc pas s'amuser à décrier les Tribunaux lorsqu'ils jugent injustement contre nous, mais se contenter de ce que Dieu nous donne par leur ministere, il ne faut pas de même se revolter contre ceux qui nous condannent dans ces petits differens qui n'ont point d'autres Juges que les parties mêmes qui executent seur jugement par la force; mais il faut se soumettre humblement à ce qu'elles ont décidé, en se contentant de la part qu'elles nous ont voulu laisser lorsqu'elles sont plus sortes que nous, & en reconnoissant l'ordre de Dieu dans cette sorce telle qu'elle soit.

### XXI.

Nous esperons, dans l'autre vic, de nou- 2. Petr.

roeaux cieux, & mie nouvelle terre où la 3. 13.

justice habitera: c'est-à-dire, que la force

y sera toujours jointe à la justice, & ne
servira qu'à l'execution de ses volontés.

Mais dans ce monde ce n'est pas la justice qui domine, sinon dans la première
cause. C'est la force qui regle tout dans
toures les causes secondes, & qui y domine. Les plus grans Rois du monde sont
dominés par la sorce de la nature. Il faut

mort ou les maladies les faisifient faut bien obeir malgré toutes les refists ces qu'ils y peuvent faire. C'est la force cient les peuples assujerris aux Rois, & particuliers aux Magistrats. Or il y a d le monde une infinité de forces grandes petites, qui dominent tout ce qui se tre ve dans leur reflort. Si un Superieur de B ligion ordonne une penitence à un Fre il faut qu'il la subisse. Si un Président taire un Avocat, il faut que l'Avocat se ta Si un homme qui a quatre laquais, veut pa avant un autre qui n'en a qu'un, une folie à cet homme de lui contester pas. La raison veut qu'on s'assujertisse chacune de ces forces dès-lors qu'on fauroit refister, & qu'on regarde ceux l'ont comme des instrumens de Dieu en point.

### XXII.

Or on ne prend pas garde qu'entre forces subalternes, il y en a une qu'on p

Craindre tout dans les contestations , Oc. 95 sonne destituée de tous ces moyens, entre en differend avec une personne fortifiée de tous ces appuis, elle doit austi peu s'étonner d'être battue, qu'une petite compagnie de cavalerie attaquée par un gros escadron. Ainsi quand l'impuissance de refifter la reduit à ceder, elle le doit faire avec la même égalité d'esprit, que s'il s'agissoit de se soumeure à toute autre force. A l'égard de celui qui ne peut furmonter cette force, elle devient une marque de la volonté de Dieu; car on a droit de conclure que Dieu ne veut pas que nous obtenions tout ce que nous ne pouvons obtenir. Je n'ai jamais pu, dit-on, persuader une telle personne de mes raisons : Dieu ne vouloit donc pas que vous la perfuadassiez. Vous n'avez pu persuader qu'on vous accordat certains avantages qui vous appanenoient legitimement: Dieu ne vouloit donc pas qu'on vous les accordat; & ainsi il en faut accepter tranquilement la privation. XXIII

Tout ce que nous ne pouvons faire doit être mis au rang des choses qui nous sont anssi impossibles que d'être Rois de la Chine: & il faut mettre au nombre de ces choses impossibles toutes celles que nous ne pouvons obtenir justement, & sans employer des moyens que la prudence &

la piete nous interdifent.

Par exemple, fi pour faire accorder guelque peur avantage, il falloit pouller.

te reputation; il est clair qui ner une telle prétention, & la regarder comme n'y pour se rejoudre à souffrir humblen en prive.

XXIV.

Nous avons dit que to qu'il foit , a un certain po ceux qui lui resistent ; 8 confifte la force. Or cela à ces Juges parties, dont le, & dont la vic huma paffer. Ils ordonnent auff contre ceux qui ne se se cux. Ils les font condann mun du monde, comme déraisonnables, hautaines humeur. On se décrie es & l'on acquiert une mécha qui nuit louvent beaucon suite. La crainte juste de nous oblige done a nous l ces fortes de Juges, & à n

### XXV.

Si j'avois voulu, dites-vous, je me serois bien moqué de leur sentiment, j'aurois pris d'autres suges qui m'auroient rendu justice. & qui les auroient condannés. Mais pour cela il falloit faire du fracas, paroine interelle, s'agiter beaucoup, dire des choses dures, effuyer divers delagremens, le mettre en danger de scandaliter le monde, de faire condanner sur l'étiquette par la plupart des gens, s'expoler à diverles passions de colere, de dépir, de chagrin, dans lesquelles il est difficile de se moderer. Vous avez cru qu'il étoit meilleur de ne faire point d'éclat, & que c'étoit-la ce que Dieu vouloit de vous, & vous avez très-bien juge : mais puisque Dieu vouloit que vous en ulasfiez ainfi, il vouloit donc que vous renoncaffiez à toutes vos petites prétentions pour le bien de la paix, pour conserver la tranquilité de votre ame & de votra conscience, que vous auriez blesse par un autre procedé. Or si Dieu le vouloir. vous deviez regarder toutes ces choses comme ne vous appartenant point, puisque vous ne les pouviez obtenir qu'en offenfant Dicu.

## XXVI

Mais n'est-ce point, dira-t-on, favorifer trop la cause de ceux qui ont tort dans le fond, que de se mertre tant en peine de conserver seur réputation, & de ne les pas troubler dans ce qu'ils usurpent injultement; & d'obliger ceux qui ont ration à

gement he leton tonde très-ordinaire, mais trè est de ne pas discerner rêts des hommes. Il y a il y en a de grans, & la neglige les petits pour Or on ne tend par cet er quer cette maxime, c'el toutes les reflexions qu'il Quand on somient q quelqu'un, & qu'on pr corde quelque avantag avoir droit, quel est not Est-ce de faire prévale ou d'obtenir ce petit prétendons? Si cela est tons de bien peu de ch voir que nous n'avons g biens ni des vrais maux ment plus important p prochain par notre de Candalifer, aigrir, irr

de conserver la paix d'obtenir ces petits a

raindre tout dans les contestations, C'c. 90 lles on avoit de l'attache; & la raison la pieté y trouvent bien mieux leur nptc.

In a donc prétendu favorifer dans cet t les vrais & les grans interêts de ceux ont raison, & leur apprendre à néer les petits. On a voulu empêcher x dont la cause est juste, de perdre s solides avantages. On ne sauroit apprendic aux hommes à separer s vrais interêts, c'est-à-dire, ceux de ame, de ceux de l'amour - propre. : leur interêt est au contraire que leur our propre ne soit point satisfait, qu'il contredic, qu'il soit mortifié. C'est à i l'Apôtre nous exhorte par ces pas : Mes freres , nous ne sommes pas re- Rom. 9 ables à la chair, pour vivre selon la chair: 12. cette chair est notre amour - propie. n lequel l'Apôtre nous défend de vi-& qu'il nous commande de détrui-& il ne faut pas dire qu'il n'y a pas nour - propre à desirer d'obtenir ce qui juste : car on peut defirer injustement qui est juste en soi; & c'est quand on lesire avec trop de passion, & qu'on t pas dispose à en être prive si Dieu cut, quand on emploie de mauvais ens pour l'obtenir, comme les parotigres & les contestations animées. ous ces moyens sont injustes, puisque u les condanne; & ils marquent auffr

l y a dans le fond du cœur quelque ion dérailonnable qui nous les fair emer. Nous ne devons rien delirer que ue Dieu nous veur donner. Or

Il vaut mieux perdre ce que nous de mandons le plus legitimement que de le employer. Voila ce que Dieu veut d nous,

Il n'est donc point vrai que ce discour

nous.

Il n'est donc point vrai que ce discour tende à savoriser les personnes détaison sonnables. Il tend au contraire uniquemen à conserver à ceux qui ont raison le plu grand bien qu'ils puissent avoir, qui et d'avoir raison en tout tems, selon qu'est dit: Heureux ceux qui gardent les regle de la instice, Or qui font en tout tems ce que est inste. Ce n'étoit donc point pour savour savoir s

est juste. Ce n'étoit donc point pour favo riser l'injustice, que saint Paul conseilloi aux Chrétiens de ne point plaider, & d sousser qu'ils ne se misser en deure de pour plutêt l'injustice. C'étoit pour em

. 3.

fouffrir plutêt l'injustice. C'étoit pour em pécher qu'ils ne le missent en danger de perdre cette justice. Et son but étoit de leur en affurer la possession. Ainsi l'or peut avancer sur ce sujet une pensée affecontraire aux idées communes, mais vrais ét solide en elle-même. C'est que notre interêt particulier nous doit porter ordinairement à éviter toutes contestations, mê

Craindre tout dans les contestations, &c. 101 dans l'embartas des contestations: mais s'il y a quelque raison qui puisse y engager, c'est le desir de préserver le prochain d'une usurpation injuste qui blesserit la conficience. Comme il est rare neanmoins qu'on y puisse réussir par cette voie, sans tomber dans de plus grans inconveniens, il est rare par-consequent qu'on soit obligé à la pratique de cette sorte de charité. Il vaut ordinairement micus ceder, parceque nous sommes plus chargés de procurer notre avantage que celui des autres.



# VI. TRAITE'.

COMMENTONDO1

fuivre la volonté de Dieu à l'égard
pensées & des mouvemens dont l'esprit
agité.



Etat de cette vie ne nous of ge pas seulement à vivre a des hommes bous ou mauy amis ou ennemis qui sont le de nous, mais il nous imp de plus la necessité de vi

avec un peuple interieur dont nous ne se rions éviter entierement le commerce, c'à-dire, avec les diverses penses qui le psentent à notre esprit, & les divers mou mens dont notre ame est agitée.

Ce monde interieur de pensees & mouvemens n'est pas souvent moins commode que celui qui est au-dehors,

Comment suivre la volonté de Dien , & 103 qu'il faut suivre , qu'il faut écouter : il y en a d'autres qu'il faut rejetter autant que

I'on peut.

On peut donc dire que comme il y a toujours quelque volonte de Dieu à observer à l'égard de tout homme qui nous parle & qui nous porte à quelque chose, il y a aussi quelque volonte de Dieu à observer à l'égard de toutes penses, de tous mouvemens, de tout sensiers, de tous mouvemens, de tout sensiers que nous avons. Il faut ou les suivre ou ne les pas suivre, s'y arrêter ou ne s'y pas arrêter; & c'est en cela que consiste la plus grande partie de la vigilance que nous devons avoir sur nous-mêmes, & de la sidelité que nous devons à Dieu.

Il y a des mouvemens dont le discernement est facile, parcequ'ils sont ou clairement bons ou clairement mauvais; & alors il est clair que la volonté de Dieu est que l'on suive les bons & que l'on rejette des mauvais. Et il en saut dire autant des penses clairement bonnes, ou clairement

mauvailes.

Mais il y a des penses & des mouvemens qui ne sont pas de ce genre-là. Le bien & le mal n'y paroît pas si clairement, On y voit au contraire une apparence de bien, & ce bien en couvre souvent le mal & nous engage. Voici neanmoins quelques regles pour s'y conduire.

Il est certain que vivre chrétiennement c'est suivre la verité, c'est marcher dans la 3: perité, comme dit saint Jean. Ainsi faite 4 ce que Dieut vent à l'égard de nos penses & de nos mouvemens, c'est en juger ce que

Fill

regle de la vente, oc lane qu'elle ordonne. Des exemples mieux ce que l'on doit observer

contres. Il arrive qu'un Prêtre en c une personne qui a la conscie laisle tomber l'hostie sans qu'il

faute de cette personne : il lui v me-tems une pensée que peutchés sont cause de cet acciden penfee lui cause de la frayeur

telle. Je dis que cette personne Dieu dans cette rencontre, d

cette penfee & de ce mouveme rité. Or la verité lui dit tout 1. Que Dieu peut avoir ur

fins differentes dans la permi accident. 2. Que c'est une temerice d

entre ces fins, quelle est celle

cue. 3. Qu'il est impossible de que lumiere certaine pour

Comment suivre la volonté de Dicu, &c. 105 cune lumiere; parceque si on s'y laissoit aller, on donneroit ouverture au demon pour nous troubler quand il voudroit; & de tout cela cette personne devroit en conclure que la volonté de Dieu est à son égard qu'elle prenne & les pensées & les fraveurs qui lui viennent de cet accident pour des tentations qu'il faut rejetter; qu'elle doit faire scrupule de s'y arrêter volontairement; & qu'elle doit se servir de fon trouble pour reconnoître avec humilité la foiblesse de son ame qui s'emeur de ce qui ne la doit point émouvoir, & qui ne s'emeut pas souvent de ce qui la devroit toucher bien plus vivement.

Il faut dire la même chose de certains sentimens vagues & de certaines penses consuses, Qu'on n'est point en état de grace; qu'on trompe le monde & ses Directeurs; qu'il y a quelque chose en soi de caché qui ne plait pas à Dien; qu'on ne devroit se mêser de rien, ni parter à pet-

fonne.

Il est bien plus clair qu'on ne doit point écouter ces pensées & ces mouvemens, si c'est la nature & l'humeur qui les produit, & si Dieu n'y a point de part. C'est donc ce qu'il faut examiner : & pour cela il n'y a qu'a s'interroger soi-même, & se de demander qu'elles preuves on a de la verité de ces pensées, & quel sondement elles ont.

Si l'on connoît distinctement ces sondemens & ces preuves, il les faut examiner, & il le faut faire en la maniere la plus propre pour trouver la verité, c'est-à-dire,

ne connoît point le fondement de ces pensees, & qu'elles se redi vûes confuses & vagues qui ne 2 l'esprit rien de distinct; je d clair que la volonté de Dieu el n'y ait aucun égard, & qu'on pour de pures tentations.

l'on sera rentre dans la paix. M

Car il est visible que la cons vie chrétienne ne seroit qu'une ce & une bizarrerie perpetuelle, rétoit à ces mouvemens vagues & à ces sorres de pensees sans f Mille choses sont capables de les

tre : la mélancolie, & le remu humeurs, l'application de l'esprit

jet trifte en soi, le défaut d'ap des objets consolans, la foiblesse de l'esprit qui s'ebranle de peu Or Dieu ne veut pas qu'on me bizarre & inconstante, ni qu'on Comment suive la volonté de Dieu, & c. 107 que Dieu les dissipe, en se resolvant de ne n'en changer sur cela dans sa vie : car il ne faut rien changer que sur des lumieres claires.

Tout ce qu'elle peut y deferer, est de jetter un regard sur les sondemens qu'ils peuvent avoir, & ensuite un regard vers Dieu, pour lui demander la grace de ne se point

tromper en se jugeant elle-même.

Quand c'ess Dicu qui produit des frayeurs dans les ames, ce ne sont pas des frayeurs vagues ou consules : ce sont des frayeurs qui ont des sujets particuliers ou distincts que Dicu leur fait voir, ou qui les portent à rentrer en elles mêmes, pour s'examiner à fond, & qui leur sont découvrir quelque chose de clair par cet examen. Mais quand elles ne donnent aucune lumiere, & qu'eiles ne se terminent à tien, la volonté de Dicu est que l'on ne s'y arrête pas, & qu'on les regarde comme des mouvemens humains, dont on se trayailleroit inutilement.

En un mot, nulle action, nul changement de conduite ne doit être fondé sur des instincts, des sentimens & des mouvemens confus; parceque c'est une lumiere claire & certaine, que cette voie seroit une voie d'illusion qui mene à l'inconstance &

à la bizarrerie.

Ce n'est pas qu'il ne se puisse faire que ces penses soient effectivement veritables, & que celui qui craint de tromper son Directeur, ne le trompe en effet: mais tant qu'on ne le sair pas, & qu'on n'a pas moyen de se mieux saire connoître, il saur s'abandonner à Dieu, & suivre ceux lu-

que l'on doit faire de demander hum
Dieu, qu'il nous éc
cependant dans le t
qu'à ce qu'il nous ec
courager, en disant
phete Roi: Mon a
trifte, © pourquoi me
en Dieu, car je lui ren
de graces: il est le sai





# VII. TRAITE.

## DESATTRAITS

L

A felicité du Ciel confifte à être affujetti à la volonté de Dieu dont la lumiere de la gloire nous fera voir clairement & fans voile la justice & la fainteté. Et

la vertu de la terre, qui en est le principe, consiste à aimer cette volonté connue par la lumiere de la soi, à la suivre, à l'executer par une obésissance exacte & sidelle à toutes les loix de Dieu.

#### II.

C'est dans la vûe de cette exactitude que Dieu demande dans l'execution de ses volontés & dans l'observation de ses préceptes, que David s'éctie: Vous avez commandé, Seigneur, qu'on observat vos commande de Seigneur, qu'on observat vos commande de pouvoir se satisfaire dans ce soin, & il voyoit toujours que quelque grand que stit celui qu'il y apportoir, il étoit encore beaucoup au dessous de celui auquel il se sentoit obligé.

HI.

La pieté veritable & solide consistant

tions, toutes les pratique gnent de l'observation de mauvais. C'est Dieu mên expressement dans l'Apôtr dit-il, qui se vante de le

I. Foan. n'observe point ses comm 2.4. menteur, & la verité n'e charité de Dies , dit enco d'observer les commandemes

I. Joan. 3.6.

\$.7.

C'est pourquoi ce Sai celui qui est bien recuei bien appliqué, & qui a de devotion, est juste : r

celui qui accomplit la ju

L'Apôtre faint Pierr point austi pour assir c'est-à-dire, pour not sommes solidement à mens de devotion, a Des Atteaits.

vertiffant dans fon Evangile, Qu'il n'y ura que ceux qui auront accompli la vonté de son Pere, qui entreront dans le oyaume de Dieu, & qu'il y en aura plu- Matth. urs qui lui diront: Seigneur, Seigneur, n'a- 7, 21. ms-nous pas prophetife, chasse les démons; fait des miracles en votte nom? à qui il pondra, qu'il ne les connoît pas, nous done lieu de conclure le même de toutes les urres graces qui peuvent être se parées de tte fideliré & de cette exacte obéissanà ses loix, & nous oblige ainsi à ne juer que par-là du veritable état de notre

#### VIL

me

Il s'ensuit de-la qu'on ne doit jamais pposer ni mettre en balance ce qu'on apele attrait, avec ce qui est de devoir, & ue lorsqu'ils sont contraires il faut renoner à l'attrait pour suivre le devoir.

Cela ne se doit pas seulement observer à égard des devoirs generaux & des comnandemens communs de Dieu ou de l'Elife, mais auffi à l'égard des devoirs partiuliers, qui naissent de notre condition & de

Une femme marice doit préferer ce qu'ele doit à son mari à tous ses attraits, infincts & sentimens. Une mere de famille loit faire de même à l'égard de ce qu'elle

Cela n'a pas lies sujet de croire que ment naturels, & c santaisses, mais lors jet de les prendre po Dieu. Car ce n'est necessaire ni juste, que trait sont de Dieu, il n'avoir point de désensuite de cet attrait

5/2 11/5

La raison en est que nos actions un melan mour-propre, il s'en Dieu & de fantaisses plus loin l'attrait qu'e la lumiere de Dieu n donne un attrait pour une vertu, & que l'amour que nous avons soit de Dieu, & que neanmoins nous pechons en la pratiquant, en choquant quelque devoir qui nous en empêche. Mais il est vrai alors que ce n'est pas l'attrair de Dieu qui nous fait pecher, c'est notre santaisse & notre précipitation. Car la volonté de Dieu dans cette rencontre étoit que nous conservassions cet attrait dans le cœur, & que nous suffions sidelles à en remercier Dieu comme d'une grace qu'il nous faisoit, & que nous agissions neanmoins selon cet autre devoir qui nous marquoit sa volonté.

XIII

Des exemples éclaireiront ce que je viens de dire. Saint Pierre avoit, selon saint Augustin, un veritable amour de Dieu, lorsqu'il disoit: Quand il me faudroit moutir avec vous, je ne vous renoncerai pas. Cependant il pechoir par cette promesse présontueuse. L'amour qu'il portoit à Jesus-Christetoit bon. Sa présomption étoit mauvaise.

La volonté de Dieuétoir qu'il l'aimât, & il suivoir cette volonté; mais la volonté de Dieuétoir qu'il sentir la foiblesse, qu'il re-connît, qu'il ne pouvoir rien par lui-même; & il ne fatisfaisoir pas à cette autre volonté de Dieu.

XIV.

Saint Augustin a écrit une lettre admira- Ep. ble à une Dame nommée Ecdicie, qu'un noexcès de zele avoit précipitée dans des fau-G iii

Elle faisoit des aumônes la participation. Enfin elle avoit fait un fans fon confentement. Il est certain, comme

voir, que la conduite ét mais il ne s'ensuit pas que mens particuliers ne puffer Elle avoit attrait à la fi

bits, aux aumônes, à l'en mouvemens étoient bons ils pouvoient être de Die

portoit trop loin. Dieu vouloit qu'elle co

dans fon cœur, mais qu'el pas , & qu'elle agit au-con de la paix, de la maison, la juste complaisance qu' mari, ce qui faisoit son de Elle pechoit donc, nor

moit précilement ces v pouvoit conserver l'amo mais parce qu'elle suivoi quelque devoir plus important; & suppofe ce devoir, la volonté de Dieu seroit à l'égard de cette personne, qu'elle aimât les austerités selon son attrait, & qu'elle se dussift à la regle qui lui est presente par ses autres devoirs.

#### XVI.

Saint François de Sales défend à ses filles de se retirer de la vie commune sous prétexte d'austerité, de peur de détruire la sin de son Institut, qui est d'être proportionné aux foibles. S'ensuit-il que tout amour des austerités que les Religieuses de la Visitation pourroient avoir, soit faux, & ae vienne point de l'esprit de Dieu? Nullement.

Il s'ensuit seulement qu'elles ne le doivent pas pratiquer, mais s'humilier en se rédui-

fant à la vie commune.

#### XVII.

Combien y a-t-il de personnes à qui Dieu donne un grand desir de la vie Religieuse, & qu'il met neanmoins dans l'impuissance de l'embrasser? Et sa volonté alors est qu'elles ayent ce desir, & qu'elles ne le suivent pas.

XVIII.

David avoit conçu par le mouvement de Dieu le desir de lui bair un temple; & neanmoins Dieu avoit une volonte expresse de ne pas permettre qu'il l'executat, & il lui en fit même désense. Ainsi il lui inspiroit mouvement qu'il ne vouloit pas qu'il sui ce sont donc acua devotions, attrait pour certaines devotions, et al. et evenus, certains exercices de piere; & de le venus, certains exercices de piere; & de les exercises la prarique. L'un ne suit devoir suivre dans la prarique. L'un ne suit foient bonnes pour les desirer, pour les aimullement de l'autre. Il suffir que les nous les nour les desirer, pour les desirer se comme ces mouvemens sont bons, mer : & comme ces mouvemens font bons, mer : & comme ces mouvemens font bons, poir les peut former dans le cœur : les de-Dieu les peut former dans le cœur : les de-Dieu se sour les devoirs & suir la volonte de Dieu, qui prescrit avoirs & suir la volonte de Dieu, qui prescrit à chacun ce qu'il doit faire dans telle & telle circonstance.

C'est ordinairement faute de distingues deux choses, & de s'appliquer à confiderer en même-tems tous sies sur les volontés de Dieu sur nu les volontés de devotions de que l'on tombe dans des devotions de taisse. Car le propre de la fantaise et raisse. Car le propre de la fantaise et ca

#### XXL

C'est ce qui fait voir que les personnes qui ont de ces sortes d'attraits, lors même qu'elles ont quelque sujet de les prendre Pour des mouvemens de Dieu, ont encore plus de besoin que les autres de consulter sur leur conduite des personnes éclaitées, assa qu'ils suppléent par leurs lumieres à ce qui peut manquer à la leur. Car ces personnes voient d'ordinaire trop & trop peu. Elles voient trop l'objet de leur mouvement, & voient trop peu leurs autres devoirs.

#### XXII.

Mais il est vrai qu'elles doivent être extrêmement sur leurs gardes, pour ne prendre pas témerairement constance en des personnes peu éclairées. Car il y a une infinité de gens qui aiment tout ce qui est un peu extraordinaire, & qui sous prétexte de suivre les voies de Dieu dans les autres, sanctifient toutes leurs fantaisses, & prennent tout pour des marques de sainteré. Il y en a au-contraire, qui faute de connoître l'étendué de la nature ou de la grace, prennent tout ce qui se passe dans les ames pour des illusions du démon.

#### XXIII.

Comme le principal danger des états un peu extraordinaires, est de s'y attacher & d'y avoir de la complaisance, il est bon d'avoir sortement ces maximes dans l'esprire.

GY

temperamens, & de certaines d

corps.

2. Que soit nature, soit ma trait de Dieu, ce n'est point pa devons juger de nous-mêmes. faint fans cela, & on peut ne l

XXV.

On ne peut pas non plus états du degré de sa vertu, ni Car il y a des ames qui ne fer confolation, ni aucun mouv font beaucoup plus fortes qu sont conduites par la voie de & des attraits; parce qu'elles se mées d'aller à Dieu au-travers & des répugnances de la nat que les autres idemeurent souver lorsque le vent qui les poussoit manquer.

XXVI.

On ne neur nas même la

Des Attraits.

personne qui se met souvent en colere, & qui en revient bien-tôt, & s'accuse de cette saute, vaut mieux que celui qui s'y met plus rarement, & la conserve plus long-tems.

#### XXVII.

Tout confifte donc à s'aneantir & à s'humilier devant Dieu; à ne se confier qu'en sa misericorde, à ne s'appuyer que sur Jesus-Christ; à se défier de soi-même & de sa lumiere; à tâcher de lui être sidelle en rout; à aller à lui simplement avec constance & avec amour.

Une ame qui est dans cette disposition, use bien de ces attraits, quand même ils ne seroient que des effets du temperament &

de la fantaisse.

Et celle qui n'y seroit pas, en useroit mal, quand même ils seroient de Dieu.



### VIII. I KA

DE LA MANIERE DE des Nouvelles, & principalen qui regardent les affaires c

I.



Out ce qui arriv de contribuant du grand dessei est le falut & la élus, il est cer leur découvrira

les ressorts secrets par lesquels fir, & toutes les fins cachée dans tous les évenemens que a permis ou procurés. Tou monde, & generale & par sera donc pleinement develeur sera doguise ni caché, voudra qu'ils l'en glorissent ayent la juste reconnoissant doivent.

Maniere de profiter des Nouvelles.

pour laquelle faint Augustin enseigne, que la vie de Dieu en lui-même effacera en quelque sont de l'esprit des élus tour ce qui n'est que paslager dans les mysteres mêmes de Jesus-Christ.

II.

Nous avons justement dans ce monde les deux défauts opposés à la perfection de l'état des Bienheureux. Ce que nous connoifsons des évenemens temporels n'est presque rien. Car outre que nous en connoilfons pen, la connoissance que nous en avons est fi imparfaite, fi alterée, fi mêlée d'erreurs & d'incertitudes, qu'elle ne vaut presque pas la peine que nous nous y appliquions. Cependant ce que nous en favons, nous remplit tellement, que notre esprit en est beaucoup plus occupé que de Dieu: & au lieu qu'il ne peut demeurer attaché à l'être de Dieu, quelque infini qu'il soit, il s'entretient sans peine de ces évenemens humains, & y trouve fa nourriture & fon plaifir.

III.

Mais il faut neanmoins distinguer dans cette difference entre l'état de l'homme en cette vie, & celui des bien heureux, ce qui vient de la corruption de sa naure, & ce qui vient de l'impersection de son état. Car de ce qu'il ne peut encore s'arrêter purement à l'infinité de l'être de Dieu, & qu'il a besoin de se servir des creatures & des ceuvres de Dieu pour s'y élever, ce n'est qu'une impersection de son état

évenemens temporels qui noître, & des creatures (fentent. Mais de ce qu'il évenemens temporels, qu'il ces creatures fans rapport en fait l'objet de fa curic autres passions, qu'il s'y nourrit, c'est un esfet de de son cœur, & de ce vui y a produit, qu'il tâche remplir par la recherche i noissances humaines, & pu celles qui excitent & qui e passions.

IV.

La raison veut donc que l part ce que la concupiscent perfection de l'état de l'he vie; mais que l'on s'ac moins de l'autre à cette i tat. L'est-à-dire, que l'or tant que l'on peut, la curie choses qui ne nous sont

#### V

Mais cequ'il y a de dangereux en ceci, e'est que les mêmes objets & les mêmes évenemens sont capables de nourrir la curiosité & d'édifier la charité, & que les uns s'en servent pour contenter leurs passions, & les autres pour en urer des motifs de prier & de louer Dieu, qu'ils servent aux uns pour les remplir des creatures & pour bannir Dieu de leur souvenir, & qu'ils augmentent dans les autres l'idée qu'ils ont de Dieu, & les y attachent plus sortement. Quelle est donc la regle que l'on doit suivre pour éviter ce mai, & pour se procurer ce bien ? c'est ce qu'il n'est pas aisse de déterminer.

#### VI.

Ceux qui ont prescrit avec liberté la conduite qui est d'elle-même la plus propre pour mener les ames à Dicu, & pour les guerir de leurs maladies, entre lesquelles la curiosité est une des principales, ont cru que ceux qui sont encore dans un état de soiblesse, doivent se separer de la vite des objets capables d'exciter leurs passions & d'attacher sortement leur espire, & ne s'occuper que de certains objets plus tranquiles & moins attachans qui puissent les aider à s'élever à Dicu.

VIL

monde étoient gouvernées, à même la plupart des trouble tions de l'Eglife.

Ceux qui étoient chargés de ces faintes societés, ét qu'il y avoir plus à perdre que ces connoissances, & que des ames assez fortes pour neanmoins elles troubloiens le repos des foibles, remp prit de phantômes, & les jouir de Dieu.

Ils ne laiffoient donc poi d'autre nourriture à l'esprit voient sous leur discipline pouvoient titer des éveneme l'histoire de ce que Dieu avo la venuë de sou Fils, soit de pour l'établissement de son de ses élûs.

VII

Cette difference que les s de la vie religieuse ont fait

Maniere de profiter des nouvelles. figns; mais nous y voyons beaucoup le rapport qu'ils ont à Dieu; parce que la fuite de ces évenemens nous fait voir le bien qui en est arrivé à l'Eglife. La felicité des méchans lorsqu'elle est passec, n'est plus un objet de tentation ; parce que la vûe que nous avons en mêmetems de l'aneantissement de cette felicité. y sert de contre-poison. Nous la méprisons aisement en voyant la brieveré de sa durée ; & comme il est dit dans les Pleau- Pf. 2. 4. mes, que Dieu se mocque des desseins des méchans ; parce qu'il voit le jour qui finit ces desleins avec leur vie, on se mocque de même de la grandeur & du bonheur des méchans ; parce qu'en le regardant comme passe, on le regarde comme évanoui & comme abimé dans le

Il en est de même de leur malice. Comme l'on en voit le cours & la fin d'une même vue, on reconnoît combien elle est aveugle & impuissante, & l'on ne peut avoir que du mépris pour ces projets par lesquels des hommes audacieux tachent, durant leur vie, de s'élever contre Dieu, &

de s'oppoler à les desseins.

neant.

Mais nous ne regardons pas avec la même tranquilité les évenemens présens, ou peu éloignes de nous. La part que nous y avons ou par nous-mêmes, ou par ceux avec qui nous avons quelque liaifon, allume nos passions. La felicité des méchans dont nous ne voyons pas les bornes, nous impatiente par la durée. Il nous femble que ce qui nous y blelle, ne doive ramain

De plus, notre raison est l'égard de toutes les choses long tems, qu'il n'y a rien à esperer à cet égard. Ainsi naître ni nos esperances, ni On voit clairement qu'on n'a à l'égard de ces choles, qu'à & la conduite sur les creatures qui sont peu éloignées de n core des fuites futures, qui changées par la volonté d produisent ordinairement en perances, des craintes, des On s'attache par des desirs à nemens, & l'on conçoit de contre tout ce qui s'y oppo difficile dans ces divers m demeurer dans la dépendance foumission où l'on doit être Dieu.

Si l'on étoit donc en état de regler sa vie comme on le voudroit, & de choifir uniquement les lieux, les personnes, les emplois, les occupations par rapport à la propre fanchification, il est indubitable qu'on feroit fort bien de détourner sa vûe des nouvelles présentes & du siecle présent, & de ne s'occuper que de ce qui s'est passe il y a assez long-tems, en se transportant ainsi comme dans un autre siecle, pour éviter la contagion de celui-ci.

#### XI.

Il faudroit même user de grans retranchemens à l'égard des évenemens passés ; parcequ'il y en a beaucoup qui ne servent pas si directement à faire connoître Dieu: & il seroit juste de se reduire à ne considerer que ceux où sa providence paroît d'une maniere plus sensible. Ainsi l'histoire de ce que Dieu a fait pour préparer les hommes à l'avenement de Jesus-Christ, celle de ce que Jelus-Christ a fait dans le monde & depuis qu'il en est soni , pour l'établissement de son Eglise, devroit faire l'unique occupation de nos esprits, & borner notre curiofite.

On scroit heureux si l'on pouvoit se renfermer dans ces termes, & ne s'appliquer qu'à ces objets capables d'édifier, & incapables de nuire; mais cela n'est pas possible à tout le monde. Il y en a que les nouvelles des affaires prélences vienen ont beloin. Il faut de ne peuvent jouir de cette quile, & de cette separa objets capables d'exciter chent de reparer cette pe curant une autre sorte d'seroit pas moins grand. Ce de ces nouvelles pour no & pour pratiquer quant vettu.

### XII.

Le moyen d'y réuffir, quelles dispositions & que Religion chrétienne nous gard des évenemens qui nouvelles. Car c'est une equ'elle n'en prescrive point qu'il n'y a point à agir, i de s'abandonner aux paqu'elles excitent en nous, vir comme d'un spectacle vertisse, & qui nous sire de de l'ennui, en faisant aix

Maniere de profiter des nouvelles. 119 Qui aime la justice, doir s'affliger de ce qui la blesse. Qui aime l'Eglise, doir être touché de ce qui lui nuir: & l'insensibilité dans ces occassons ne sauroir naître que d'un défaut d'amour pour l'une & pour l'autre, qui est non-seulement un vice, mais la source generale de tous les vices.

### XIII

Il faut donc prendre part à ces évenemens. Mais comment, & de quelle forte?

C'est ce qu'il faut expliquer.

Les affaires de l'Eglise, (car ce sont ces fortes de nouvelles que nous confiderons particulierement ici ) sont les affaires de tous les Chrétiens; parcequ'ils forment eux-mêmes l'Eglise. Ainsi quand ils s'en melent, ils se mêlent de ce qui leur appartient. Mais pour favoir quel est leur devoir à cet égard, il faut considerer que Dieu qui veut que l'Eglile soit une societé reglée, a separe les sonetions des membres qui la composent. Il a destiné les uns pour la défendre, pour agir. pour parler en son nom; il a ordonné aux autres de prier pour ceux qui agillent, de compatir aux maux de l'Eglile, & de tacher d'appailer Dieu par leurs gemillemens & par leurs bonnes œuvres. Ces deux fortes de parties dont l'Eglise est composée. doivent conspirer à la même fin, mais par des voies differentes; & ces voies differentes sont neanmoins tellement liées enfemble, que louvent les déreglemens qui arrivent dans cour qui sont destinés à agir. ont leur source dans la negligence de ceux assez d'ardeur des Pasteurs & qu'ils n'ont pas assez obtenir par leurs prieres est necellaire pour sourcen l'Eglise.

Il est clair par là, que e vent dans l'état de ne pour source pour dans l'état de ne pour source de la company de l'état de ne pour source de la company de la c

Il est clair par-là, que c vent dans l'état de ne pour aux maux de l'Eglife que p ne doivent pas, quand ils ! s'animer tellement de zele les causent par leur foibless passions injustes, qu'ils n'e mes dans des sentimens d d'humiliation devant Dieu d'avoir cooperé à ces maux gence, leur tiedeur, & par défauts. Ils ne doivent point t que les autres ne s'acquittent voir, qu'ils ne craignent pe de ne se pas bien acquitter d Et enfin ils ne doivent exemts de l'obligation de la par l'humiliation & la peni

Maniere de profiter des nouvelles. le peuple Juif avoit merité d'être chasse de la terre que Dieu avoit donnée à Abraham & à la posterité, & d'être transporté en Astyrie, ou en Babylone. Parce, dit ch. z. Tobie, que nous n'avons pas obei à vos y. 4. préceptes, nous avons été livrés au pillage, a la captivité, O à la mort s O nous sommes devenus la fable O la honte des nations parmi lesquelles vous nous avez disperses. Neus avons peché, dit Daniel, nous avons ch. 3. commis des iniquités, nous avons agi d'une v. 29. maniere impie : nous nous sommes eloignes 30. de vous, nous nous sommes écartes de vos commandemens. Nous n'avons pas obés aux Ch. 92 Prophetes vos Serviteurs qui parloient en vo- v. 6. tre nom a nos Rois, a nos Princes, O a nos peres, & à tout le peuple. C'est à vous, Sei- v. 7. gneur, que la justice appartient ; mais pour nous, nous n'avons que la confusion pour partage. On voit par-la, que ces Saints ne le separoient point de ceux qui avoient peche; mais qu'ils se joignoient à eux pour partager l'humiliation & la penitence de ces pechés.

X V.

Non-seulement on doit craindre d'avoir part à ces sautes; mais on peut justement apprehender d'être enveloppé dans les suites facheuses qu'elles attirent, & qui en sont la punition. Car quoique l'on soit d'une condicion qui semble mettre à couvert de ces suites, neanmoins les choses du monde sont tellement enchaînées les unes avec les autres, qu'il n'y a presque point d'évenement auquel le diable ne

Ceux qui ne les regarde fens, n'y apperçoivent qu qui agistent, & des biens & porels qu'ils se causent les mais la foi nous y fait bi autre spectacle. Elle not dans ces grandes affaires, grandes suites, le démon desseins; qu'il prétend par plufieurs ames dans fes p fert comme de filer pour le que ce filet s'étend beauco ne semble; qu'il rend les u justices, les autres coop fait consentir les autres of les, ou par leur filence; faire tomber d'autres en vexations au-dellus de les leur faisant perdre la par qu'il a deficin de mettre bons desleins des uns odicux & inutiles; & lement les autres, que que d'eux-mêmes & de le

Maniere de profiter des nouvelles. roit les éviter d'un côte, y tombe souvent un autre, & il n'y a point d'autre moyen e s'en préserver absolument, que de recouir a Dieu avec des sentimens d'humiliation de crainte, non-sculement pour les autres, pais pour soi-même, quelque separé que on foit de ces troubles par la profession & ar fon état.

XVI

C'est la disposition generale dans laquelle faut tacher d'entrer & de s'établir, & il t bon dy joindre quelques dispositions

articulieres.

Comme le principal objet de la charité est Dieu même, & qu'elle ne doit se porter ux hommes que par rapport à Dieu, c'est usti l'interêt de Dieu qu'il faut principament confiderer dans toutes les affaires ù la justice est violée. Car c'est Dieu qui coit toujours les plus grans outrages c'est une choie etrange de quelle sorte est souvent traite par les hommes. On rénage tout, hors les interêts de Dieu. In craint tout, hors d'offenser Dieu. On onne quelque chole à l'honneur humain la gratitude, à l'honnêteré : mais on he apperçoit prelque point qu'on falle quelue chose pour Dieu. La conscience paroje ans la plupart du monde un principe de nort. Enfin on agit presque en tout coinne s'il n'y avoit point de Dieu. Peut-on imer Dieu, & n'etre pas vivement touhé de le voir traiter de la forte?

prochain; mais il faut portion de la granden les plus grans maux ne fion temporelle que que frent : ce sont les tenta d'ennui, de lacheté, de tion que cette oppressi fer. Les maux temporele spirituels, ne meriteroie maux; puisque c'est la ronne de ceux qui les l Mais il n'en est pas spirituels. Ce sont des ver coup plus grans dans leu ce que l'imagination en Ce font donc ces forte vent particulierement exc fion. Et comme ceux qui autres font beaucoup ple maux spirituels, que ceu simplement, bien-loin de tre compassion, il en faut a

ticuliere pour eux.

Maniere de profiter des nouvelles.

Int en danger; & l'on peut dire qu'en les onfiderant par ces vûes & par cet elprit, n'y a guere d'objets plus unies; mais l'on ent encore fe fervir utilement de ces nou-elles, pour en urer diverses instructions apportantes.

XIX.

Les grandes fautes que ceux qui sont ins les places éminentes commettent relquefois, ne doivent pas être un sujet ix petits de leur infulter : mais ils en euvent bien tirer un motif de reconnoisnce envers Dien, de ce qu'il ne les 2 is exposes à ces dangers. Et pour mieux omprendre l'avantage de leur condition 1-desfus de celle des Grans, ils n'ont qu'à marquer qu'une petite passion dans l'ale d'une personne qui est dans un état rausté, demeure ordinairement sans effet, 1 qu'elle n'en a que de petits; mais que cette même passion dans le même deté se trouve dans l'ame des Grans, elle t capable de produire souvent de terries renversemens, parcequ'elle y agit 2 oportion de leur grandeur. Ils s'engaent temerairement dans des injustices, & continuent parcequ'ils y sont engages; comme ils entrainent toujours avec eux ae infinité de personnes qu'ils rendent omplices de leurs faures, ils les multiplient l'infini.

XX.

Les passions des petits sont quelquesois ussi fortes que celles des Grans; mais elles

passions, ou que s'ils y no obstacles, ils trouvent austri de les surmonter. Mille ge eux pour les y aider. On fatisfaire; & l'on leur se de ne pas reculer. Ainsi ils plus en plus dans les sau quelles ils s'étoient portés : son.

#### XXI.

Les degrés de la miferior les hommes, font ou de la passions, ou de les mettre de de les suivre, ou d'en empêc les degrés de sa colere sur le mes, sont de les abandonner de leur donner moyen de les permettre qu'ils en étendent et tiplient les effets.

XXIL

Il est bon de considerer au

passions leur out fait faire queles, elles empruntent l'activité & leur passion dominante qui est

#### XXIII.

tages de la condition des petits e grans, ne leur doivent pas êtie un fujer de reconnoissance u; mais ils doivent aussi leur s sentimens d'humiliation & de ar plus Dieu les a délivrés de nations, & plus leur condition le pour servir Dieu, plus ils doi-idelles à bien user de ces avantadant il se trouve souvent qu'ils ent d'être exemts des grander qui est plutôt un effet de leur que de leur vertu, & que dans tentations de leur état, ils sont s aussi infidelles que les plus

XXIV.

obligés de veiller fur leurs p les dispensant des actions d'une si dangereuse tentat roient d'autant plus blâmab pas, que Dieu leur a donn ses à faire.

XXV.

Il faut encore prendre une exacte justice à ceux dent pas aux autres, en legerement tout ce qu'on ne le redisant pas legerem disance ne s'atrache pas seu sonnes irreprochables; elle moins ceux qui y donne par leurs actions. Comm plus de matiere, elle est e die à transformer des appartés; à inventer des histoire augmenter celles qui ont ment. Ainsi il faut être e ses gardes, pour ne se partes des hours augmentes et les bautes augmentes et les partes des hours augmentes et les partes des hours augmentes et les partes des hours augmentes et les hours augmentes des hours augmentes et les hours augmentes des hours augmentes des hours augmentes et les hours augmentes des hours augmentes des hours augmentes des hours augmentes des hours augmentes de les hours augmentes de la company de les hours augmentes de la company de la comp



### IX. TRAITE'.

#### DES SUPERIEURES



A devise d'une veritable Superieure est à l'égard des ames que Dieu lui confie, celle de faint Paul : Fe vous 2. Cor. ai fiancees à cet unique Epoux II. 26 qui est Fesus - Christ, pour vous présenter à lus comme

une vierge toute pure : fon desir & son but devant être de representer à Jesus-Christ les ames dont elle est chargée comme des vierges pures & fans taches, c'est-a-dire, exenues ou purifiées des souillures du peché.

II.

Ce desir sincere & ardent qu'elle doit avoir dans le cœur l'oblige à faire tout ce qu'elle croit être ou necessaire ou utile pour la guerison ou sanctification de ces ames. Et comme il est certain que la sainteté même de la Superieure y peut plus contribuer que toutes choles, elle est obligée de le fanctifier elle-même ; non feu-Tement par rapport à ce qu'elle doit à Dien & a son propre bien, mais aussi par rapport à ce qu'elle doit aux ames qui lui chain.

III.

Pour travailler, comme il pre fanctification, elle n'est prinent à assurer en elle la pler de Dieu par la priere, par l'mortification, par le recuei tous les autres exercices qui s'a charité interieure, il faut de té se répande à l'exterieur, vigilance continuelle elle re paroles & dans ses actions capable de nuire aux ames cher qu'elles ne tirent du p structions.

IV.

Les choses qu'elle doit rei generalement toutes celles que paroiffent avoir pour princi monification, l'inconfiderat sions, tout ce qui n'est pas Des Superieures.

défauts augmentent au contraîre cette impression que la verité pourroit faire sur l'est-prit & sur le cœur. Elle fait que la verité paroît plus grande, plus aimable. Ainsi c'est appaiemment de cet ornement dont parle le Sage, lorsqu'il dit, la langue des sages orne Prov. la science.

V.

Une Superieure doit donc considerer toutes ces faures comme importantes, puisqu'elles sont toutes capables d'empêcher l'avancement & l'édification des ames. Souvent une parole moins reglée, un jugement trop libre, une promtitude, une precipitation, un temoignage de peu de mortification, cauferont en elles du refroidissement pour la Superieure ; & ce refroidissement les portera à la tristelle, au découragement, au mépris, & peut-êtte au déreglement. Ainsi une Superieure par son peu de vigilance aura cause la ruine de celles qu'elle conduit, sans qu'elle y pense, & elle sera bien étonnée quand Dieu lui en demandera compte en lon Jugement.

#### VI.

Les Superieures portent en quelque manière les ames fur leurs épaules, comme le bon Pasteur de l'Evangile portoit sa brebi, mais ces ames sont des vases fragiles. Si la Superieure bronche & fait un faux pas, elles sont en hazard de tomber & de se briser. Elle ne sauroit donc marcher avec trop de circonspection, de-peur de leur être une pocasion de chute par ses propres chutes a

La santé des medecins du pas aux malades : mais dan des ames la santé du malade coup de celle du médecin, les fains qui dans l'ordre c grace puissent guerir les mal Rom. L de Dien , dit saint Paul, ef 17. prédication de l'Evangile, O en foi ; c'est-à-dire , de la foi d nonce, à la foi de celui qui l est de même de la santé de pas differente de cette foi an rité dont parle saint Paul. passe des Superieures à celle duites, & qu'elles communi les possedent elles mêmes

dire que c'est contre le qui est que les Supericurs r miers l'abondance de la gra muniquer aux autres , selo Prophete Roi : "Sue les

que Dieu se dispense quele regle, & qu'il guerit que des Superieures imparfaites Des Superieures.

dans les autres, afin de les en pouvoir guerir. Il faut qu'ils foient patiens & circonspects, pour leur communiquer la patience & la circonspection; appliqués à Dieu. pour les retirer de leur diffipation; remplis de l'Esprie de Dien & dessentimens de la foi, pour corriger en eux les mouvemens humains & Jes sentimens de la nature : & chaque défaut qu'ils apperçoivent dans les autres leur doit être un avertissement de travailler à acquerir la vertu contraire en un tel degré, qu'ils soient capables de l'imprimer à ceux qui en manquent. Cela fait voir qu'une Superieure éclairée ne manque pas d'avenillemens qui la pressent de se corriger de ses défauts, & de travailler à sa perfection. Car tout ce qu'elle apperçoit de défectueux dans les autres, non-seulement l'avertit de se corriger elle-même, mais lui sert de loi qui ly oblige plus exprellement. Le mal eft que personne ne lui applique ces avertifiemens, & ne lui fignifie ces loix. Il faut qu'elle le fasse elle-même envers soi-même ! & souvent elle est bien - aise de n'y pas penfer.

- C'est peut-être un des sens de cette parole de faint Paul : Je me suis fait tout à 1. Cor. 3. tous pour les sauver tous. C'est-2-dire, qu'il 12. paroifloit tonjours rempli de la vertu qui étoit necessaire à ceux qu'il vouloit sauver : qu'il paroissoit patient pour gagner les impatiens, doux pour corriger les nasurels aigres & coleres, ardent pour animer

foir, au lieu que ceux qui les fentimens de la nature monde leurs humeurs & naturelles, qui étant touje peuvent être proportionu rentes dispositions.

Après avoir ainsi trame dans la vue de proffaut travailler aussi sur paroles & par ses action par ses actions que par instructions ou les averti par paroles ne sont pas que la vie & les action doivent être une regle se redresse sans cule voient.

Quand il s'agit de li il n'y a point à douter jours bon de se corriger se regler exterieurement Des Superieuves.

fur elles quand on ne les presse pas. Il faur attendre les unes, & prévenir les autres. On commet quelquefois de grandes indifcretions en s'ingerant. On laisse souvent perir les ames, ou au-moins on les laifle dans la negligence & dans la langueur, faute de s'avancer vers elles & de les pré-

venir.

Il n'y a point de regle generale. Celle de ne prévenir point les ames, bien loin d'être une regle, est au-contraire un defaut très-grand. Car l'ouverture des inferieurs pour leurs Superieurs, toute necessaire qu'elle est, étant difficile à pratiquer, il est certain qu'il y aura beaucoup de filles qui demeureront fermées & refferrées à l'égard de leur Superieure, si elle ne les prévient

& ne leur ouvre le cœur.

Il y a dans les ames une double pente à fe cacher & a s'ouvrir. En se cachant, on évite la peine de faire connoître les défauts : en s'ouvrant, on le soulage par cette espece de décharge & par l'utilité qu'on en tire. Il faut donc qu'une Superieure tache de diminuer cette peine & d'augmenter ce soulagement. Il y a un assez grand nombre d'ames qui demeurent dans une langueur spirituelle quand on ne les aide pas, & qui font fort bien quand on les aide. Et l'on peut dire même en general, que c'elt la disposition la plus commune ; ce qui donne lieu de conclure qu'il y en a plus qu'on doit prévenir, qu'il n'y en a qu'on doive laisler a elles-

ions? Il n'y a que la lur puisse faire; & c'est ce teurs & les Superieurs cesse: & avec tout cela jamais qu'à tâtons dans important; & ils auroi craindre qu'ils ne parlent Ceroir à propos de ne les qu'ils ne se taisent lorsqu de les secourir par le ce qui est certain, est parlent, foit qu'ils ne il faut que ce soit par dence, par la vue de l'int & non par humeur, par paffion.

XI

S'ils croient se devoir ta & les attendre, que ce ames qui les porte à ce râchent en les recomman plus d'ardeur, de supplé qu'ils voudroient bien le Des Superieures.

relerve.

qu'ils tâchent de s'infinuer davantage dans leur esprit, & de diminuer cette mauvaise

#### XIII.

Mais s'ils jugent au-contraire les devoir prévenir, comme ils peuvent le juger trèslouvent, qu'ils ayent soin d'accompagner ces avances de toutes les précautions qui peuvent empêcher qu'elles ne s'en choquent; qu'ils effayent de faire connoître qu'il n'y 2 que la charité qui les y porte ; & qu'ils fetoient ravis d'avoit lieu de demeurer à l'egard de tout le monde dans un filence eternel, & de ne penser qu'à leur propre milere.

#### XIV.

Mais foit qu'on s'avance vers elles, foit qu'on ne s'avance pas, soit qu'on les prévienne, soit qu'on les attende; il faut que les Superieures soient également occupées de leurs befoins & de leurs necessités, qu'elles entrent dans l'esprit des medecins du corps, qui ayant a traiter quelques malades de consideration, pensent continuellement à la conduite qu'ils doivent tenir enverseux, & à chercher des remedes &c des regimes pour les guerir. Il faut de même qu'une vraie Superieure qui a dessein de servir les ames, les porte toujours dans fon cœur; & qu'elle foir appliquée à considerer sans cesse devant Dieu toutes les inventions que la charité lui poutroie luggerer, pour diminuer, ou pour guerir leurs maux, les conscils qu'elle leur pour-

1 11

pas étonner si les ames ne se coup de profit sous sa conduit qu'il faut souvent être patient les tolerer long-tems dans sous être par patience, & non rence, par prudence & non cette patience & cette prudence point empêcher qu'on ne con du cœur la même sollicitude pu cement, que si on leur en faite plus grand empressement; c de étant essencielle à un sup saint Paul.

XV.

Les Superieures doivent c être dans cette follicitude po ment de celles dont elles for qu'elles ne fauroient jamais s

Des Superieures. fait, & s'y croire obligées non-leulemen par charité, mais austi par justice.

#### XVI.

Il n'y a proprement que Tesus-Christ qui air pu dire : Qu'ai-je du faire à ma vigne Isa. s. 4. que je n'aie point fait? parce que ne devant rien a cette vigne, il faisoit toujours pour elle plus qu'elle ne meritoit. Mais celles que Dieu charge de la conduite des ames, n'en peuvent pas dire de même. Elles font réellement redevables à ces ames qui leur sont commiles; elles ne sauroient manquer, sans injustice, à satisfaire à ce qu'elles leur doivent, parce que Jesus-Chrift, à qui elles doivent tout, les a miles en la place, & exige d'elles ces devoirs en la personne de ses membres. La dette elt certaine, & cependant il ne faut que comprendre un peu ce qu'elle renferme. & a quoi elle s'étend, pour être convaincu que personne ne sauroit savoir s'il y latisfait.

#### XVII

Outre ces scandaies secrets qu'on ne sauroit s'affûrer d'avoir entierement évites, les Superieures sont tellement obligées de prier, & de prier ardemment pour celles qu'elles conduisent, que saint Gregoire marque entre les qualités qui leur sont necellaires, qu'elles ayent quelque experience, qu'elles obtiennent de Dieu les graces qu'elles lui demandent pour les autres. Une charité froide & languissante ne leur tufit pas, il faut qu'elles en avent une vive

point, & qu'elles de bles & malades, pe langueur ne vienne p n'a-t-elle pas fujer e n'impure à la froideur peu de charité, la co die de ces ames, qu'u

Cette Superieure n
foin de lumieres ger
chrétiennes pour en i
conduit : mais auffi de
res fur l'état & les di
ame, pour y proportio
les aider à fe connoître
diffiper les nuages de
pre leur cache ordinai
& leurs devoirs. Rien
que cette connoîffance

#### XIX.

Il ne suffit pas, pour servir utilement les ames, d'avoir cette lumiere, il faut de plus la savoir ménager, en choisissant les tems & les moyens favorables pour la faire recevoir. Il y a peu d'esprits qui n'avent quelque porte ouverte par où la verité pourroit entrer : mais ce qui fait souvent qu'elle est rejettée, c'est que nous heurtons à des portes fermées. Souvent même on ne prend pas la peine de les chercher. On ne s'applique point à découvrir ce qui arrête de certains esprits, en quoi consiste leur obscurcissement & leurs préoccupations. On voudroit qu'ils entrassent dans tout ce qu'on souhaite, sans avoir la peine de les éclairer & de les aider en rien, ou bien on le veur faire à sa mode & non à la leur & d'une maniere proportionnée à leurs besoins. Ainsi par cette negligence on participe à la continuation de leurs defaurs.

#### XX.

Quand même on seroit assuré de n'avoir manqué en rien, ni dans la charité interieure, ni dans le soin d'instruire celles dont on est chargé, on ne pourroit pas encore dire qu'on n'a point de part à leurs saures et à leurs chutes. Car les Superieurs peuvent être cause de leurs saures en bien des manières. La raison en est, que bien souvent on ne sait des saures, on ne demeure engagé dans des désauts, on n'est negligent à saire le bien, que pasce que la

Superieures. Car c'est un de le devoirs de travailler à affoibli de celles qui leur sont soun les détoumant des objets & qui les peuvent excher, soit pliquant aux exercices qui yir de remede. Une Superieure s'assurer de n'avoir point de tes de celles qui sont sous a cas qu'elle puisse se rendre de n'avoir rien oublié pour passions qui sont causes de c'est de quoi elle a touj douzer.

## XXI.

Il est difficile d'arrêter un précipite par un lieu pencha est dans le milieu ou dans le mouvement, & qu'il a déja Des Superieures.

fions aux dernieres extremités, qui auroit pû être retenuë dans le commencement par un peu de confiance, un peu d'ouverture, un peu de condescendance : mais quand on laisse cussammer ces étincelles, elles causent ensuite de terribles embrasemens que Dieu un peu de couver à la negligence de ceux qui n'y ont pas remedié quand ils le pouvoient.

#### XXII.

Ce que je viens de dire du commencement des tentations, se peut dire de tous les commencemens de lumieres & de grace, dont Dieurépand souvent une certaine mesure dans les ames imparfaites, & même quelquefois dans les ames déreglées. Cette mefure ne suffit pas, à la verité, pour surmonter les grandes disficultés de la vie chrétienne. puisqu'elle est d'ordinaire petite & foible; ce qui donne sujet à un homme de Dieu , de M. de Sa la comparer à une étincelle de feu que l'on cyran t. allume fur un pave glace où les vents fout- I, lettr. Is tient de toures parts : mais elle est neanmoins proportionnée à certaines actions faciles; & fi elle étoit bien ménagée, fi on avoit bien soin d'éloigner les objets qui la diffi-Pent, d'ôter l'aliment de la concupiscence qui l'étouffe, cette mesure de grace auroit Pu s'augmenter, parce que la toi, comme dit faint Augustin, merite fon accroissement. C'est aux Superieures à nourrir ces étincelles, & a écarter ce qui les peur éteindre, & elles ont besoin pour cela de beaucoup de lumiere, d'adresse, d'application; mais comme les fautes qu'elles commettent lux ce

I

Il faut proportionner les c seulement à la quantité des s Augustin, mais à la force in qu'on veut corriger, c'est-2-Cavoir ce qu'elle peut Souffrir & Eph. 95. dessus de la force : de peur d lieu de lui être utile. Mais

11.3

fance & ce discernement e que saint Augustin s'en é de tremblement , o mon che homme de Dieu, quel sujet G quelles épaisses tenebres ne fait comment se condui vation de ces regles, & il 1 se reconnoître coupable croyoit y commettre tous bien ceux qui sont dans le gemens que faint Augustin de reprendre les autres, & de lumiere que lui, en coi vantage ? XXIV.

Des Superieures. fera pas de nous les pardonner, pourvu que nous nous humiliyons devant lui & que nous lui criyons avec le Prophete : Puri- Pf.118. fiez-moi de mes pechez secrets, O pardon- v. 13. nez-moi la part que jai à ceux des autres. O 14. Il connoît notre ignorance, nos tenebres & notre foiblesse. Puisque sans avoir égard à toutes ces impuissances & à tous ces defauts, il nous engage à prendre loin des autres, nous devons elperer qu'il ne nous jugera pas selon la rigueur de sa justice, & qu'il nous pardonnera ces fautes d'aveuglement & d'ignorance. Mais ces vices ne laissent pas d'être utiles, & pour obtenir de Dieu cette grace, & pour faire regarder aux Superieures les fautes & les foiblesses des ames qui sont sous leur charge avec d'autres yeux qu'elles ne les regardent d'ordinaire. Car elles les doivent convaincre qu'étant peut-être elles-mêmes cause de la durée de ces défauts & de ces foiblesses, elles n'one aucun droit d'entrer dans des sentimens d'impatience & d'indignation contre celles qui y sont sujettes, & encore moins de les mepriler, & de les traiter durement, mais qu'elles doivent s'en humilier profondément devant Dieu, & s'exciter continuellement à travailler à la guérison des autres par toutes les voies que la lumiere de Dieu leur ouvrira, en regardant toujours leurs maladies comme les leurs propres, nonseulement par ce sentiment de charité qui nous fait prendre part aux maux du prochain, mais austi par ce principe de verité, Qu'une Superieure n'a jamais une ennere allurance de n'être pas coupable de

d'une Superieure dans une attenti puelle aux moyens de mieux fatis devoirs, est elle-même un des moyens de s'en bien acquitter. C quoi l'Ecriture representant les d'un Directeur sous celles d'un he s'est engagé à servir de caution ami, fair voir qu'il n'y en a poir contraire aux devoirs d'un veri teur, que ce mauvais repos dans de ceux qui sont sous sa condui est étrange avec quelles paroles ! Dieu y exprime l'empressement citude d'un homme qui s'est re tion pour un autre. Les voici : A vous avez répondu pour voire an 1. 2.3. 4. vous avez engage votre foi & à un étranger : vous vous êtes m

filet par votre propre bouche , & trouvez pris par vos paroles. Fait que je vous dis, mon Fils, Co de vous-même, parce que vous êtes t les mains de votre prochain. Cour Des Superieures. ne moindre inquiétude que s'ils étoient bligés à payer une grande somme d'arent beaucoup au-deffus de leur bien. Il a seulement cette difference, que l'on ne acquirte pas de ces dettes temporelles par desir & le soin de s'en acquitter ; mais ue dans les dettes spirituelles ce soin & ette inquiétude interieure que l'on a pour s ames , qui fair faire à une Superieuestout ce qu'elle peut pour elles, l'en acuittent devant Dieu, puisqu'elle leur doit, Ion faint Bernard , fes foins O non pas la De Coniérison.



A. IRALLE

# DE L'EMPLOID' Maîtresse des Novices.

# PREMIERE PAR

MAXIMES CHRE'TI

propres à servir de consolati

sonnes qui sont engagées dans c

qui le regardent comme étai

de leurs forces.

des grans comp

les plus certains pla Religion chreminous ne fommes ment de nous me pables des grand

des grans emplois, mais que no generalement incapables de tou rout emploi. & de tout minister L'Emploi d'une Maîtrefie des Novices.

s'y foutenir. Or c'est s'attribuer un grand talent & une grande vertu que de s'attribuer
une grande humilité. C'est un grand orgueil

que de se croire humble.

Ilen est de même des emplois où il y a beaucoup à soussirir. Les grandes soussirances demandent une grande patience, & une grande patience est un uès-grand & très-précieux talent. On doit accepter les sous-frances quand Dieu nous les envoie; mais il y auroit de la présontion & non de l'humilité, sclon saint Chrysostome, à les desi-

rer & a s'y porter.

Il n'y a'donc point en effet de place plus sur es plus conforme à notre soiblesse, que de n'en choisir aucune par nous-mêmes. Toutes celles que nous choisitions de notre propre mouvement, seroient clairement audessus de nous, puisque nous nous en jugerions capables, & que c'est une incapacité effective que de s'en croire capable. Ainsi la dernière place qui nous est recommandée de choisir, est de n'en choisir aucune par nous-mêmes.

Rien ne nous convient proprement que le néant & l'aveu d'une incapacité generale pour routes choses, qui doit faire le fonds de la disposition de toute ame qui est veritablement humble, c'est-à-dire, qui connoît sa foiblesse telle qu'este est.

II.

Mais ce femit abuser de ces principes de l'humilité chemienne que de conclure qu'étant incapables par nous-mêmes de tout ministère, Diru ne fautoit acon en un his

ne pouvons rien par no peut tout par quelque inl plaise d'employer. Il est aush peu permis de ce de Dieu, que de présun l'homme. C'est pourquoi excuse sur sa jeunesse & sur pas parler, d'accepter le mi phete auquel il étoit appelé

prit par ces paroles : N'alle vous êtes jeune; car il faut que tout où il me plaira de vous en vous annonciez tout ce que je rai. Et c'est ce qui faisoit dire qu'il pouvoit tout en celui qui le f

## III.

On doit done regarder com tations également dangerenses pensees qui iroient ou à nous de présontion de nos rel

L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 161 elle-même elle ne doit defirer ni rechercher aucun emploi, & qu'elle ne doit cacher à ses Superieures aucun des défauts qui les pourroient empêcher de la choifir, ou les obliger de la décharger de ce fardeau. Elle doit être bien-aise que ses fautes leur soient connues, & elle doit prendre pour favorable tout ce 'que l'on peut faire pour l'exclure de quelque place, & croire que ce sont des moyens dont Dien le sert pour l'en délivrer. Mais ce seroit porter trop loin la défiance & la crainte que de ne pas supposer, au cas que Dieu l'y laisse ou l'y faste choifir, qu'il peut se servir de cet état pour la faire avancer dans la voie de son Tahur.

IV.

C'est une verité certaine & par la foi & par la raison, que rien n'est si puissant pour notre falut que la protection & le secours de Dieu, & que nous fommes plus aflurés au milien des plus grans dangers, quand Dieu nous y protege, que dans les états les plus furs & les plus tranquiles, quand il ne nous protege pas. Nous avons toujours affez de corruption en nous-mêmes pour nous perdre & pour nous faire mouris en tout étar & Dieu a toujours assez de force & de puillance pour nous foutenir contre toutes fortes d'ennemis & dans toutes fortes de dangers & de tentations. C'est ce sentiment de foi & de verite qui failoit dire a David, & uni doit faire dire à tous les Chrétiens : Le Seigneur eft ma lumiere & mon falus: Pf. 26 qui est-ce que je craindrai? Le Seigneur est le

il est necessaire q que degré.

Mais comme la fe oft telle, qu'encore general de ces verités la foi, lors neanmoin incapacités & de nos nous frapper un peu vi pas de le trouver que

couverte de pensées d couragement: il est bor tre cette tentation par lides qui en peuvent Pour rendre ce que je

Prenons l'exemple d'une qui auroit été choifie dan glé pour l'emploi de Mair par les personnes qui

L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 163 noître devant Dieu la faute qu'elle auroir faite, & d'employer tous les moyens qui seroient en son pouvoir pour s'en faire decharger, jusqu'a avouer son ambition ceux qui l'auroient choisie. Mais supposant qu'il n'y a rien eu que de pur & de regle dans la vocation à ce ministère, on lui pourroit dire d'abord qu'elle peut trouver dans la crainte même un grand sujet de consolation & d'assurance; car ce n'est pas un petit bien que de sentir le poids & le danger de ce ministère; & bien loin que cette crainte, quand elle n'est pas excessive, doive être prise pour une marque qu'elle n'y est pas appelée, on peut dire que c'est une des grandes marques d'une vocation legitime ; parceque c'est une des principales dispositions pour le bien acquitter de ce ministere, & pour y operer son salut en contribuant à celui des autres. Ainsi ce n'est pas m'éloigner de mon dessein d'augmenter encore cette crainte, en lui representant l'extrême consequence de cette charge. VI.

Dieu ayant attaché l'éternité des biens & des maux des ames à l'ulage qu'elles font de cette vie, il a en quelque forte attaché le bon ou le mauvais ulage de cette vie à l'égatd des Novices, à ce petit espace de tems durant lequel elles se préparent à embrasser l'état de la vie Religieuse; puisque toute la suite de leurs actions répond d'ordinaire à ce tems de préparation à de qu'il est aussi rare qu'une Religieuse qu' préparation. Il y a un cours un ordre commun dans la grac dre est que l'on continue comm mencé, & que de mauvais con font d'ordinaire suivis d'une relàchée.

VII.

Rien n'est donc plus consum Monastere, que la charge de former des Novices. Rien liaison avec le sort éternel souvent ce qui décide de lou de leur exclusion, décide nité. Or rien n'a plus de passion que la bonne ou la nduite de celle qui les gouve de Maîtresse des Novices. O peut soutenir par sa lumière rité, elle les peut aussi ren impudence.

Les Novices peuvent être me des personnes qui r

Novices en mene les unes par la main, & qu'elle releve les autres. Il faut qu'il n'y ait rien en elle qui leur soit une occasion de chute.

Enfin il faut qu'il n'y ait rien en elle que d'édifiant & de capable d'affermir les ames

dans la voie de leur vocation.

#### VIII.

Elle ne les peut servir que par la parole, sous laquelle on doit comprendre les actions, qui étant expolées aux yeux sont des especes de paroles, puisqu'elles forment des impressions, & excitent des pensces & des mouvemens. C'est par la parole prise dans cette étendue qu'elle doit tâcher de remedier à leurs plaies interieures. Mais combien l'application de ce remede est-elle dangereule ? En parlant aux ames, on parle à des personnes qu'on ne voit point, & qu'on ne connoît point, les pensees & les mouvemens des ames nous étant inconnus. Ce qu'on en connoît par leur propré témoignage n'est presque rien, parcequ'elles ne le connoisfent pas elles - mêmes, & que souvent elles mettent leur adrelle à le déguiser à elles - mêmes & aux autres. On applique donc à l'avengle les remedes de la parole. Ainfi cette parole dans la bouche de celle qui instruit & qui reprend, est comme une épée qu'on remneroit dans un lieu tenebreux au hazard de blesser ceux qui y font. On ne fait si le remede qu'on leur presente convient à la qualité ou à la grandeur du mal. On agit

Il n'y a done que tro te pour une personne cette place : & bien - l fentimens, on croiroit devoir exciter s'ils n'éto parcequ'ils font utiles me, pour la rendre plu appliquée à tous ses deve me dire que cette cra servatif contre la princi cet état, sur laquelle ile en garde , parcequ'on veillant continuellement tir. Cette rentation est ble que soit cet emploi les yeux de la foi, qu neanmoins par les yen

Cette tentation est, ble que soit cet emploi les yeux de la soi, qui neatimoins par les yeur y a bien des choses qui e propre. Le choix qui gicuse pour l'y applique parceque c'est une mare tion que s'on a pour elle

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 167 gnoir pour lui-même ce danger dans l'o. V. la zi. bligation où il étoit de parler & d'enfei- lettre de gner, & il portoit envie au bonheur de la nouve ceux qui ne sont charges dans l'Eglise que édit. d'écouter les verités qu'on leur prêche. Saint Benoît a eu même tant de crainte de l'éleva- Regul. tion secrette qui naît de la parole, qu'encore c. 18. qu'il semble que celui qui lit dans un refectoire, ait très-peu de part à ce qu'il lit, puisque ce sont les paroles d'un autre qu'il ne fait que prononcer, il a cru neanmoins qu'en entrant dans cet office il s'y falloit préparer par une priere particuliere, où l'on demandat à Dieu qu'il éloignat de nous l'esprit de vanité qui s'y peut glisser. Il peut donc fort bien arriver qu'après avoir accepté cette charge avec repugnance, on s'y accourume peu a peu, & qu'on vienne meme 2 s'y plaire.

Or rien n'est plus capable d'empêcher ce manyais effet, que les vûes de soi qui nous découvrent & nous sont sentir les dangers de cet emploi. Et c'est-pourquoi bien-loin de les éloigner de son esprit, il faut quelquesois s'y appliquer à desseu, afin d'operer son salut avec crainte & trem-

blement.

#### X

Cependant comme il peut y avoir aussi du danger dans ces senumens de crainte, s'ils étoient trop violens, & que l'excès en pourroit porter les ames au trouble, au découragement & à la désance, il est necessaire de se sortier contre cette tentation par les raisons que la verité nous peux

Et premiej jamais se la

Et premierement, il ef jamais se laisser aller a vagues & confules, don marquer le fondement. sonne qui ne puisse être de ces sortes de crainte aller aveloue effente.

de ces fortes de crainte aller, quelque affurance d'ailleurs de fa vocation qu'il ait d'esperer le seco l'exercice de son ministe craintes sont donc de

ploi, toute crainte qui gnet tout le monde, n personne: & la voionte de noure égard, quand nous bles & des inquietudes d veut que nous n'adheri

qu'il ait d'esperer le sect l'exercice de son ministre craintes sont donc de tions, & elles portent caractère de faussieré. Co roient porter les plus sai ment & au trouble, elle ter personne. Car étant des personnes que Dieu

Mais si les craintes qui nous troublens a nous découragent, sont fondées sur des défauts particuliers que nous connoiftions en nous, sur l'experience de certaines foiblesses, sur le peu de succès de norre travail, & fur des raisons semblables : il est bon de considerer sur cela. que le succès de ce ministere n'est pas toujours proportionné à la grandeur des talens naturels. Il y en a qui n'y ont aucun fuccès avec des qualités très-éminentes : & Dieu donne souvent un succès trèsheureux à des personnes très - peu éclairées & très-peu habiles, lorsqu'elles recompensent ces défauts par beaucoup de bonté & d'hum lité. Le progrès des ames fous la conduite d'une Maîtreffe des Novices, dépend principalement de la grace & de la benediction de Dieu, & Dieu l'attache bien plus ordinairement à la vertu interieure & à l'humilité sincere de cette Maîtreffe, qu'à ces qualités humaines qui font souvent des effets contraires à ceux qu'il sembleroit qu'on auroit lieu d'en attendre. Je dis même que ce succès ne depend pas entierement des fautes de conduite où elle peut tomber. Car Dieu peut reparer ces fautes dans elle-même par la lincere humilité qu'elle en conçoit, & en reparer auffi les mauvais effets dans celles qu'elle conduit. La vertu veritable jette d'ordinaire un certain éclat qui fait une impression secrette sur les cœurs, & qui les emporte malgré les nuages que Tome V.

s'en doit pas décourager à l'égar elle ne s'en doit pas auffi décou gard de celles qu'elle conduit. D' operer le falut des ames, en tant à d'autres qui ont des une vertu bomées, n'abandon ouvrage pour les défauts de cell ploye à ce ministere, & sou de ces défauts mêmes pour celles qui conduisent, & ce conduites.

XII.

Quand une Religieuse est vere, & qu'elle a une intention travailler à se corriger de ses un commencement de grace de se trouver dans un état & qui la sollicite de s'en con peut dire que l'obligation pa Dieu lui impose de s'applique ctionner pour server les aut être un sondement legitime Dieu lui accordera ce qu'elle

L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 171 qui lui sont commiss; puisque les prieres qu'elle sera pour en obtenir la délivrance, seront sondées sur l'interêt des ames dont Dieu lui aura donné la charge. Et comme elle exerce ce ministere par l'ordre de Dieu, elle a droit d'esperer que Dieu lui accordera ce qui est necessaire pour s'exercer comme il faut, non selon sa propue satisfaction, mais selon sa volonté sainte; ce qui sus sur l'exercer comme il faut, non selon sa propue satisfaction, mais selon sa volonté sainte; ce qui sus sus sur les sur

#### XIII.

Si elle est aussi attentive qu'elle doit l'être au bien de son ame, elle trouvera dans son emploi même une infinité de movens de le perfectionner, & de le corriger de les propres défauts, en travaillant à corriger ceux des autres. Car quelque differens que puissent être les défauts de ces ames, de ceux qu'elle peut reconnoître en soi, ils lui en peuvent neanmoins servir d'images, & elle peur s'appliquer a elle-même tout ce qu'elle leur peut dire. Les défauts de ces Novices naissent d'ordinaire de l'imperfection de leur lumiere, & de ce qu'elles ne voyent qu'imparfaitement le bien, & qu'elles regardent au-contraire comme importantes les bagatelles qui les occupent. Or les de fauts des personnes plus avancées n'ong d'autre source que celle-là. Nous ne connoissons point assez le neant & la vanité de tous les attachemens humains, & nous ne fommes point affez penetrés de la grandeur de tout ce qui regarde Dieu & notre falut. C'est ce qui fait que nous desirons foiblement le bien, que nous nous élognons

Une Novice impar trop dépendante du ju trelle. Elle pense plus contenter Dieu: & il de même d'être attac des hommes, de nou Pensées, au-lieu de pe satissaire Dieu de qui no quement & en ce monde hommes ne pouvant rien que Dieu leur permer autorité qu'il leur donn notre égard que ministres dont nous ne devons d'injuste. Ainsi toutes les in le donnera à ses Noicves accompagnées d'un aveu Propre aveuglement & de nebres. Elle doit reconne une aveugle qui conduit d'a qu'elle ne les G

L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 178. legitime d'en demander pardon à Dieu. Et quand Dieu nous en auroit entierement préservés, cette préservation même est une grace qui nous convainc que nous étions par nous-mêmes capables des mêmes défauts de des mêmes pechés.

XV.

Les Novices imparfaites font sujettes à s'occuper du soin de diminuer, d'excuser, de dissimuler leurs sautes; & en agissant ainsi, au-lieu de les diminuer, elles les augmentent aux yeux de Dieu, & souvent à ceux des personnes dont elles dépendent. Qui est-ce qui est exemt entietement de cette foiblesse, & qui ne regarde dans ses sautes que l'offense de Dieu, & n'apprehende point l'humiliation qui lui en revient, qui l'accepte au-contraire de boncœur, & par un amour de la justice, & qui pour reparer ses sautes à l'égard de Dieu, est bien-aise d'en porter devant les hommes la consusion qu'elles meritent?

Les enfans découvrent clairement l'averfion qu'ils en ont; mais fouvent la raifon plus avancée ne fert qu'à nous fournir plus d'adreffe pour nous fourfraire à l'humiliation qui pourroit guerir & reparer nos faures &

nos défauts.

#### XVI.

Les gens du monde deviennent d'ordinaire ménagers quand ils se voyent chargés d'enfans; & la necessité de pourvoir à leur substitance & à leur établissement les rend tour autrement attentis à leurs affaiau soin de les enfants
elle se prive pour leur bien de
vaines sausfactions & des sens &
qu'elle les regarde comme r
pour elle, & qu'elle ménage po
vices par une sainte avidité to
pourra ramasser de bonnes œu
thesaurise pour elles, & que
hui soient une occasion de s'ens

# XVII.

Cette disposition vraiment mere, au-lieu de lui perme le tems en de vaines lament tera à une activité genereul chir de toutes les vertus qu cueillir dans son chemin; bien attentive, elle en trou stons à tout moment.

Toutes les fautes des per font commifes la feront en prit de penitence & d'un fa par lequel elle fe croira obli Dieu pour elles. Leurs L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 175 Ex corporels ; & enfin elle sera persuadée qu'elle est obligée d'avoir toutes les versus qu'elle leur souhaitera ; & le besoin qu'elles en auront lui sera un puissant aiguillon pour les pratiquer elle-même, afin de leur en donner l'exemple.

XVIII.

La conduite qu'elle doit tenir sur ses Novices lui peut aussi servir de modelle de celle dont elle doit user à l'égard d'elle-même. Elle ne se doit jamais lasser de les porter à la vertu, & de tâcher de les saire avancer dans la pieté, mais sans s'impatienter du peu de progrès qu'il lui semble qu'elles y tont, parcequ'elle ne sait dans le sond s'il ne leur est point utile d'être imparsaites pour quelque-tems, asin d'être plus humbles, & de n'avoir rien en elles qui leur puisse donner de la complaisance.

Elle doit avoir les mêmes pensées sur elle-même. Elle doit travailler avec ardeur & fidelité à sa persection, mais sans s'impatienter des retardemens de Dieu. Et quoiqu'elle doive croite que ce soit ses negligences qui arrêtent les graces de Dieu, elle doit neanmoins reconnoître en même tems, que c'est peut-être par un conseil de misericorde que Dieu la laisse dans un état qui l'humilie, & qu'il ne lui accorde pas des vertus dont elle pourroit abuser. Ainsi ces soibles mêmes qui lui causent de la crainte, lui pourront servir de consolations, par le bien que Dieu en tire pour la préférere d'une maladie plus dangereuse.

de les torces, il n'est p les de Dicu, qu'une les donne droit d'esperer. 5 il a aussi des sceours d'extrêmes difficultés, confiderables pour la pr Et dans cette compensati de desavantages, elle a t son de s'en remettre à Die ce. Il est vrai que dans l' elle a beaucoup plus beloi qu'une autre ; parcequ'elle & pour elle-même, & pour font commises, & qu'à l'exe rices, elle doit en quelque Pour elle & pour celles qui

rir: mais elle doit esperer qui aime ces ames, aura éc foin, & qu'il lui donnera c doit distribuer. Il est leur p il est le sien, & en l'obligeant L'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 177

# 淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡淡

### SECONDE PARTIE.

GONTENANT DES AVIS Sur les difficultés particulieres de la conduite des Novices.

A Près avoir marqué jusqu'ici les vises qui me sont venues dans l'esprir sur les difficultés generales de l'emploi de Mastrelle des Novices, j'ai cru que pour fatisfaire plus pleinement les personnes qui ont desiré de moi ce peut traité, je devois encore m'en proposer de particulières; qui comprissent plus en détail ce qu'il y a d'embarrassant dans la conduite des Novices. Et pour les faire mieux entendre, je les reduirai à certaines dissicultés précises.

### I. DIFFICULTE.

Sur les marques generales de vocation.

On trouve dans la plupart des filles qui entrent au Noviciat une très-grande ignorance; & quoique presque toutes faisent paroître un destr ardent d'être Religieuses, elles ne savent pas trop pourquoi elles le destrent, ni ce que c'est que la vie religieuse.

Souvent, ce qui est encore pis, elles en ont une idée si basse, qu'elle ne leur découve aucun des devoirs essenciels de cen état. Elles sorrent presque toutes du monde. sans instruction; & quoiqu'elles se flançais

pouvoir discerner dans la obtenu de Dieu les qualifencielles, en quoi doit e pale partie de son numi Il faut donc savoir qui giense n'est autre chose e tienne, qui dans la resol fatur par l'accomplisseme senciels du christianisme, que des conseils évangesis

communs à toutes les Resobsérvances particulieres dembrasse comme des mo ex plus sûrs pour garder sont necessaires à tous les être fauvés.

Car il ne s'y faut pas troition d'une vraie Religieuse une vraie Chrétienne, un Dien, un vrai membre d'Elle ne desire que d'avoi

L'Emploi d'une Mautresse des Novices. 181 tinas l'enteigne. Il n'y a rien de plus parsait que d'aimer Dieu de tout son cœur, & de n'aimer point le monde. Or ce sont-la les devoirs communs à tous les sidelles. Les exercices particuliers aux Religieuses ne tendent qu'à observer plus facilement ces devoirs essentielles : & s'ils en rendoient la pratique plus difficile, ce seroit une impruden-

ce de s'y engager.

Toma V

Il s'ensuit de la qu'afin qu'on puisse juget qu'une fille qui temoigne quelque desir de la vie religiense, y est veritablement appelée il faut qu'elle ait deux dispositions L'une. qu'elle ait un desir veritable & effectif de mener une vie chrétienne, par la pratique de tous les commandemens de Dieu necessaire au salut : L'autre, que connoissant la facilité que donne la vie religieuse, par la pratique des conseils évangeliques, pour observer ces devoirs essenciels, elle desire fincerement de s'y engager par les vœux Car, fans cette perfuation, il n'y auroit pas lien de croire que l'engagement qu'elle contracteroit dans la profession est beaucoup de fermete.

Il faut donc premierement qu'une Maîtreffe des Novices les instruise exactement des devoits essentiels du christianisme qu'elle s'assure aurant qu'elle peut, si elles les observent, & si elles sont bien affermies dans la résolution de les observer toute leur vie, quoi qu'il leur en puisse contrer. Secondement, qu'elle leur fasse comment les vœux de Religion & les exercices de la vie religieuse contrer à observer avec plus ac facilités les

autres.

PREMIE

Devoirs essenciels

Du précepte de l

IL suffic, pour faire mier de ces deux pe co abregé ce qui est nuier & le principal de qui est celui d'aimer D de l'amour du prochain, & du prochain compne tous les commandemen lut, l'intelligence du de Dieu & des suites peut donner une solid

L'Emploi d'une Maitreffe des Novices. 182 mandé selon une certaine melure, & jusqu'à un certain degré, au dela duquel le « reste ne soit que de conseil; mais il nous est commandé dans toute son étendue. comme il est marque par les paroles du co précepte même : Vous aimerez le Seigneur es votre Dien de tout votre cœur. Les confeils ne servent donc que d'instrument " pour l'accomplir parfaitement, entant qu'ils ôtent les empêchemens, comme es le mariage, l'occupation des affaires feculieres, & autres choses semblables qui co peuvent nuire à la perfection de l'amour co de Dien.

C'est ce qui fait dire à un autre Saint, " Que la mesure d'aimer, Dieu , est de l'ai et Bern. de a diligen-

mer fans meture.

Mais il n'est point necessaire, dit saint a do Deo. Augustin , de demander aux hommes & C. I. n. D quelle est leur opinion sur ce sujet. Il se vaut mieux écouter les oracles de Dieu & foumettre nos foibles raisonnemens à co la majesté des arrêts divins. Voyons quel- co le est la maniere de vie que notre Sci- ce gueur nous a prescrite dans l'Evangile. Ecourous quelle fin, mon Sauveur, vous co nous avez ordonné d'avoir dans la pof. « seffion de tous les biens : & il n'y a point " de doute que ce ne soit le but où vous « nous commandez de tendre avec une sa louveraine affection. Vous aimerez, dit-il. le Seigneur votre Dieu. Dites-moi encore, et je vous prie, mon Sauveur, combien je " le dois aimer; car je crains d'être plus ou " moins embrase de l'amour de mon Dieu « que je ne dois. Vous l'aimerez, me dit-il,

33 ducidic enore de birts > pût avoir rien au-delà. Neanmoins comme c l'étendue de l'amour de I frayer les ames , & leur les ne peuvent elperer le les ne fauroient accom dement dans toute fon savoir que ces mêmes S proposent , reconnoissent criminel ni exclus de la g seder pas l'amour de Die te perfection ; mais qu ment comme necessain conditions qu'elle regan cielles.

9. I

Premiere condition essent le précepte de l'an

La premiere, est d'avi blement embrazé de a cet amour, parce que

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 18e Dieu plus que notre propre vie, mais auffi « 2 l'aimer generalement, absolument, & ce lans exception quelconque, plus que tout . ce que nous affectionnons, ou pouvons co affectionner; en sorte que l'amour de Dieu . Prévale sur tous nos amours, & regne sur .. toutes nos passions. Cette derniere parole nous donne une instruction très-importante pour connoître si nous sommes veritablement dans cet amour de Dieu, necessaire pour le salut. Car comme nous voyons que dans le cœur des enfans du ficcle, il y a d'ordinaire une passion dominante sur toutes les autres, qui fait que les uns font avaies, les autres ambitieux, les autres vains, les autres voluptueux, les autres vindicatifs, selon que l'amour des richesles, ou de la grandeur, ou de la gloire, ou de la volupré, ou de la vengeance domine dans leur esprit, (ce que nous jugeons par leurs actions, par leurs desseins, par leurs occupations, par toute la conduite de leur vie que chacun d'eux rapporte à la fin particuliere, & a cette affection principale qui s'est tendue la maîtresse de son cœur: ) ainsi a plus forte raison nous ne devons point penser qu'un homme soit à Dieu, & qu'il satisfasse à cette obligation, hors laquelle il n'y a point de falut, d'aimer Dieu plus que lui-même, si la premiere & la plus sorte de toutes ses affections n'est de servir Dieu : & nous n'avons pas fujet de le croire, si le principal de sa vie, de les emplois & de les prétentions ne tend à Dieu, puisque l'amour que nous lui devons porter n'est point seulement un choses de Dieu ne son la plus negligée de se importante verité est que les Peres nous er maximes de l'Evangile plus rudes & les plus quitter tout son bien Christ, d'abandonner res, sœus, semmes & son manteau à celui qui notre robe, de tendre

nous aura donné un deux lieues avec celui que contraindre de marcher a font de necessité de co folu en les considerant de du cœur ; ce qui n'est pique l'on s'imagine, puilg ge à avoirtoujours dans cette veritable de sincere

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 187 lement sont obligés par ce commandement éternel & immuable dont Dieu même ne peut pas dispenser les hommes, qui est le

commandement de son amour.

Ce n'est donc pas un conseil de bienleance, mais le plus étroit, & le plus in. dispensable de tous les commandemens: D'aimer Dieu plus que toutes choses, & de telle forte que cet amour regne fur routes nos passions, & soit veritablement l'affection dominante de notre cœur, comme l'amour des grandeurs du monde ou des richestes peristables est l'affection dominante dans le cœur d'un ambitieux ou d'un avare. Et c'est la la premiere chose qui est absolument necessaire pour être en état de communier, selon la doctrine de rons les Peres; puisque sans cela nous ne sautions être vrais Chrétiens ni vrais disciples de Jesus-Christ, ni par-consequent dignes de manger le pain des Chrétiens, & de participer à ce feltin & à cette Paque que Jesus-Christ ne celebre qu'avec ses disciples, selon la remarque de saint Chryfoltome.

### SIII.

Seconde disposition essencielle pour observer le précepte de l'amour de Dieu.

La seconde condition regarde l'obligation que nous avons de travailler sans relâche à l'accroissement de cer amour, parce que ce commandement d'aimer Dieu, comme nous avons montré par la doctime

Il n'est pas neanmoin d'être en l'état que les I

pour communier dignemen fedions cer amour dans tot qui nous est commandée ; tant déja enracinés & fon rité, comme dit saint Par forcions de nous avancer dans cette même charité par nos bonnes œuvres ment de notre vie , les un deur , & les autres plus le felon les forces, comm dont les uns courent & le dans la même voie, m tous vers leur patrie. Car il n'est point po tien , quelque avancen dans la vertu & la pieté rêter & ne point passer

tout ce qui lui reste à a de Dieu n'étoit plus qu reculer que de ne poir l'Emploi d'une Maitresse des Novices. 189 fin de sa course s & ainsi il ne perseverent

pas jusqu'à la fin.

Et c'est pourquoi le même saint Augustin nous enseigne, Que toute la vie d'un Chietien n'est autre chose qu'un saint destr, c'est-à-dire, qu'un continuel mouvement du cœur, qui le porte, comme dit saint Philip.
Paul, à oublier tout ce qui est derriere lui, 5. 13.
pour s'avancer toujours de plus en plus, & faire de nouveaux progrès dans le service de

fon Dicu.

Ce saint Docteur, a juge cette disposition fi necessaite a tous les Chrétiens, qu'il a declaré, que selon les paroles de Jesus- co Christ, nul ne devoit prétendre être raffasié dans le Ciel de la plenitude de la « justice, si en ce monde il n'avoit eu une « taim & une foif divine pour elle, qui le « porrat à courir & à s'avancer sans cesse « vers la perfection. Dieu, dit-il, donnera « aux fidelles la souveraine perfection pour « recompense; mais il ne la donnera qu'à « ceux qui auront travaillé pour meriter « cette récompense durant cette vie. Car « nul en fortant de la terre n'arrivera dans « le Ciel pour y être raffasié d'une éternelle . justice, s'il n'a une faim & une soif di- ce vine pour elle , qui le fasse sans cesse cou- co tir vers elle tant qu'il est en ce monde. « C'elt pourquoi il est écrit : Heureux ceux ce qui ont farm O Soif de la justice , parce qu'ils co Jeront raffafies. Et ainfi tant que nous som- ce mes ici eloignes du Seigneur, marchant . par la foi & non par la claire vision , selon « la parole de l'Ecriture, Que le juste vit de « La foi, la justice que nous possedons dans

LV

bo fera parfanc & acc.

bo víne de la beauté de L.

bo dons de la forte en c.

bo la fervitude, en donna

bo joie & du fond du coe.

bo faffions du bien aux au

bo leur pardonnions le m.

bo fait; & failant toutes c.

bo fur laquelle la foi verit.

bo ferme, & la charité pun

con ten la company.

con le leur pardonnions le m.

con particular de la document le la foi verit.

con ferme, & la charité pun

con ferme, la charité pun

con ferme, la charité pun

con ferme, la charité pun

con ferme la charité

so ce par laquelle nous con
so faim & une soif divine ve
so faim & une soif divine ve
so en être un jour entieremer
Voilà donc deux conditie
par lesquelles chacun peut jue
plit le grand précepte de l'am
d'une manière suffisse.

## 6. IV.

Que l'amour de Dieu renferme l'obéi sance à toutes les volontés de Dieu.

Mais il faut bien prendre garde que cet amour de Dieu, dont on parle, n'est pas une certaine affection tendre que quelques personnes ressentent pour l'humanité de Tesus-Christ, ou pour Dieu, consideré seulement dans quelqu'un de les attributs, comme dans la misericorde, quoique cette tendresse même puisse être bonne. C'est un amour reel & effectif qui soumet l'ame à Dieu pour lui obeir, parce qu'elle voit qu'il est juste de lui être soumise, & que c'est un horrible déreglement de lui resister & de violer ses loix.

L'amour de Dieu enferme donc necelfairement celui de toutes ses volontes, & de tous ses commandemens comme droirs. justes & saints, parce que c'est un amour de sa justice, de sa sainteré, & de sa ve-

rité.

Ainfi l'observation des commandemens est tellement necessaire pour arriver a la possession de Dicu, qu'elle en est inseparable, selon qu'il est dit : Seigneur, vous êtes mon partage: j'ai promis d'observer votre loi. Pf. 118. Ce sont deux choses inseparables, de pren- 17. dre Dieu pour son partage, & d'observer ses commandemens. Et c'est pourquoi sefus Christ declare nettement, que si quelqu'un l'aime, il gardera les commandemens : & que celui qui ne l'aime point ne les gardera pas. Et c'est par la même

au commandement de l'ar puifqu'ils font commandés comme il y en a qui en n rectement & d'une maniere p bon d'expliquer de quelle for dement les produit.

§. V.

Que l'obligation d'aimer Dieu gation de n'aimer point

Il est clair, premierement, aimer Dieu de toute l'étendu on ne peur donner aucune amour au monde & aux en que cette part qu'on leur et nueroir d'autant la plenitu de Dieu. Et par-consequent manisesse de ce précepte, e que saint Jean nous fait d'ait & ce que saint Pierre nous qu'il exhorte tous les Chrétinir de tous les desirs charnel

4. Jaan.

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 193 est mauvais & corrompu, qu'il ternit la Pureté de l'ame en affoiblissant son amour Pour Dieu, qui est la pureté à laquelle elle

elt appelée.

Je disque tout amour de la creature est mauvais: mais je ne dis pas qu'il foit toujours mortel & criminel; car, comme nous avons dit, il suffit, pour ne pas violer criminellement le précepte de l'amour de Dieu. que l'on lui conserve toujours le premier rang dans notre cœur, qu'il y regne fur tous les autres amours, c'est-a-dire, qu'il n'y air rien que nous préferions à Dieu. Mais Dieu ne nous impute pas à crime, quand par la foiblesse de la nature, nous joignons à cet amour quelques attaches à des creatures, pourvu que nous loyions prêts de les abandonner, & d'y renoncer, s'il s'agissoit ou de s'en priver, ou de se separer de Dieu.

## 6. V I.

Que le précepte de l'amour de Dieu oblige à tendre à se défaire de toute attache.

Mais comme l'on a établi aussi, qu'il est necessaire de tendre touiours à l'augmentation de l'amour de Dieu, il s'ensuir que quelque petites que soieur ces attaches, & quoiqu'elles ne nous fassent pas perdre la charité par elles-mêmes, on est neanmoins obligé de travailler à s'en dépaire, à les affoiblir, à s'en dépouiller. Toute attache à la creature appartient au vieil homme. Or c'est une des obligations de

rence, est la voie de l mant les creatures pour dispose à les préferer à ment c'est une disposition ment à la mort ; mais mencée. Car l'amour nuant toujours celui d d'une partie de notre fifte toute dans l'amour s'arrête aux creatures voyage, par lequel elle voulant jouir d'elles, ell tion de la jouissance d engageons dans norte toute notre vie à mou à mortifier toutes les tions qui nous y porte marque & fignifie par les eaux , qui fignifie vieil-homme. Nous le par cette fainte cerer ciation au démon, à pompes, n'est que

promette : car le den

# L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 199

### S. VII.

Regle de la temperance, fondée sur l'obligation d'aimer Dieu.

Le renoncement à l'amour des creatures étant donc un des engagemens de noare Batême, il s'ensuit que nous nous y obligeons à n'user d'aucune que par neceffité, & que nous y promettons d'observer cette regle de la temperance chrétienne de n'en defirer aucune pour elle-même, & de garder dans l'usage que nous en faisons une telle moderation, qu'il ne s'y mêle rien de la passion qui porte à en jouir. Et delà on doit conclure, que quoique toutes les recherches des plaisirs non necessaires n toient pas des pechés mortels, elles sont neanmoins contraires aux engagemens de notre Batême; parce que la jouissance de ces plaisirs appartient à cette vie d'Adam à laquelle nous avons fair profession de mourir. C'est cette vie d'Adam à laquelle Jesus-Christ nous a obligé de mourir en mourant lui-même sur la croix, & en se dépouillant de la vie mortelle qu'il tenoit d'Adam, & qui figuroit le vicil-homme, sclon saint Paul. Ainfi ceux qui passent leur vie dans les plaisirs ou de l'esprit ou du corps, la Passent dans un violement continuel de leur Batême : & l'on ne peut pas douter que cette sorte de vie ne soit estenciellement contraire au premier engagement que nous avons contracté en faifant profession du Christiapiline.

Ces deux obligations sencielles de la vie chréci pouvoir aimer aucune même, sans peché; l'a à affoiblir toutes les a aurions, de peur qu'e éteindre la charité, no core les fondemens de l' de se recueillir, de se m continuellement peniter cela que supposer une l'experience nous app l'homme étant oblige tacher de croître dans obligé, en même-tem qu'il a dans le fond c contraire à cet amour, les creatures, à s'y atta Cette pente est un est originelle, qui domini Cont pas encore justifies qu'elle ne domine pas,

par-consequent c'est une obligation generale pour tous les Chrétiens, que de pratiquer les moyens necessaires pour resister à la concupissence, tant generaux que particuliers. Or ces moyens se réduisent principalement à ces quatre que j'ai marqués: La priere, le recueillement, la mortification, à la penitence. La necessité de la priere est fondée sur l'impussance où est l'homme de vance ser es passions sans le secours de la grace. Car ce seroir que grande erreur de

& la penitence. La necessité de la priere est fondée fur l'impuissance où est l'homme de vaincre ses passions sans le secours de la grace. Car ce seroit une grande erreur de croire qu'on peut trouver en soi la force de furmonter la concupifcence & de l'affujettir à la raison. S'il est dit de l'intemperance de la langue qui n'est qu'une petite partie de cette concupiscence, qu'aucun homme ne la Jauroit Fac domter: on le peut dire de toutes les autres passions. Or cette grace ne s'obtient que par la priere. Et la priere devient par-la un moyen necessaire & indispensable a tout le monde. Dieu ne donne rien qu'à ceux qui le prient, & qui le prient comme il faut,

Ainfi, comme nous avons un besoin con-

attention, avec ferveur rance: & comme on ne la tour cela fans mener une en faut conclure, que les pour le sauver ont besoin pation, & que s'ils ne sont même fuite d'exercices que ils sont obliges à d'autres qu qui laissent leur esprit en et efficace.

Que s'ils sont obligés de p ner une vie recueillie, pour ces de Dieu, ils ne le sont pa ner une vie de mortification.

La priere est impuissante grace lans ce lecours, & elle

me fincere. Car la vraie pri desir des biens de Dieu & d du peché. Or on ne sauroit ment la délivrance du pech ler efficacement à l'éteindre mortification. On ne fauro l'homme nouveau, qu'à pr Co deposille

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 1595 comme un vaisseau peut être submergé par l'amas des goutes d'eau qui entrent par des sentes imperceptibles, selon la compa-

raison des Peres.

Elle a pour but d'empêcher l'affoiblissement de la charité cause par les pechés legers, qui tend manifestement à l'éteindre entierement dans l'ame, ou du moins à empêcher qu'elle n'y regne, ce que l'on à fait voir ci dessus être necessaire au salut. Car si-tôt que la cupidité devient dominante dans l'ame, Dieu cesse dy regner, & l'ame devient esclaire du monde, & perd le droit

qu'elle avoir au ciel.

Il faut donc que des Novices soient persuadées qu'en quelque état qu'elles soient dans le monde ou hois du monde, & quelque genre de vie qu'elles embrassent, elles feront obligées de passer leur vie dans la prière, dans le recueillement, dans la mortification, dans la penitence; que la qualité de Chrétienne enserme tout cela. Elles n'ont point à déliberer sur ce point. La seule chose qui est remise à leur choix, est quelles voies & quels moyens elles prendront pour pratiquer ces devoirs; & par quel genre de vie il leur sera plus sacile de mener une vie de prière, une vie recueillie, une vie de mortification & de penitence.

Voilà en quoi confifte uniquement le

choix qu'elles ont à faire.



n'ya aucune difference des personnes Religieus fonnes du monde, a l'éguennes. Une fille du moi obligée à la modestie c'est-à dire, qu'il ne lui qu'à une Religieuse de c. ses freres par l'immodesti Il ne lui est pas plus temperante dans le ma de passer les bornes de la Elle n'est pas moins o interieure, & à s'abai au-dessou de tous les a tous les Chrétiens qu'il

que chacun regarde les a au-deffus de foi. L'amb defir d'être préferée aux pas moins interdits. Ell obligée à éviter les paro core plus les paroles leg

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 201 prochain, & par-consequent d'éviter tout ce qui peut nuire à son ame, à son corps, à ses biens, & à sa reputation.

Elle n'est pas moins obligée à éviter l'inutilité, la parefle, la vie molle, parceque tout cela est contraire à la penirence & à la mortification dans laquelle elle doit vivre.

Elle n'est pas moins obligée de renoncer en tout à la volonte, pour suivre celle de Dieu. Car fi Jesus-Christ a dit , Qu'il n'est Joan pas venu pour faire sa volonte, mais celle 6. 2 de son Pere, il ne sera jamais permis à aucun Chrétien d'avoir pour motif dans aucune de ses actions de faire sa volonté, puisque cette action , relle qu'elle foit , est due à Dieu, & doit être faite par-consequent dans

la vue d'accomplir la volonte.

Enfin elle n'est pas moins obligée d'observer toures les loix de Dieu & de l'Eglife, qui font impolées à tous les Chrétiens, & d'éviter tous les pechés dont faint Paul dit , Que ceux qui les commet- Gal tent ne possederont point le royaume de 19. Dicu.

Il faut qu'une fille chrétienne enferme tont cela dans la volonté qu'elle a d'être à Dieu, de lui obeir, & de se sauver. Et fi elle n'a une volonté ferme de vivre dans l'accomplissement de tous ces devoirs, non seulement elle n'a point de vocation à la vie Religieuse, mais elle ne remplit point les devoirs de la vie chrétienne : Elle n'est pas dans une disposition suffisante pour communier, ni pour esperer le salut après fa more C'est donc dans l'examen de ces dispositions communes & necessares a tous jours la vocation des filles le, que parcequ'elles manqfitions necellaires à la vie que ce qui les empêche d' me il faut les exercices de la qu'elles ont dans le cœur i de la vie chrétienne, & dans le fond à une vie libert

## SECOND PO

Qu'il est plus facile de se sauver les vertus chrétiennes dans que dans le mon

Q Uand donc on aura b l'esprir des fidelles ces muns de la Religion chrétileur aura bien fait concevoi cessaire pour se sauver, il qu'il puisse y avoir de diffi persuader le second Point, dement de la vocation partie L'Emploi d'une Maitresse de Novices. 203 Il est bon de le faire voir en détail, &c de commencer même par des exemples grossiers & sensibles, pour conduire peu a peu l'esprit à l'intelligence de la facilité que la Religion donne à l'égard des devoirs plus spirituels.

## §. I. La Modestie.

Rien, par exemple, n'est plus difficile aux filles & aux femmes du monde que de demeurer dans une exacte modestie à l'egard de leurs habits. La loi de la coutume les tyrannise & les entraîne malgre elles, & cette fausse maxime : Qu'il est permis d'être comme les autres, les engage à pratiquer sans serupule des modes scandaleuses, qui les rendent responsables de tous les crimes qu'elles font commettre, & même, selon saint Jean Chryfostome, de tous ceux qu'elles s'exposent à faire commettre. Le peu de femmes qui ayent la force d'éviter dans la jeunesse la tyrannie de ces mauvaises coutumes, fair voir la force de cette tentation. Cependant cette tentation est presque absolument retranchée par la vie Religieuse. Les habits y étant reglés, personne n'y est tenté d'immodeltie dans les habits. Ainfi voilà déja une maladie mortelle, par laquelle une infinité d'ames perissent, absolument bannie des Monasteres. C'est une peste qui n'y eutre point,

La pureté est on ne doit mên trême retenue. C prudence des Ma ce qu'elles en e elles doivent ouv ces pour leur fa gers où elles sero monde. Je me con fur ce point, que retranche presque hazard dans le mo gens, leurs dilcour histoires, les conve cencicuses, les maur ctacles, les comedie res, l'oissveté, l'in qu'il est aussi aise de Monasteres, qu'il e

L'Emploi d'ane Maitresse des Novices. 205 même des regles, on s'en dispense facilement, & il est rare qu'on air assez de force pour vaincre la paresse, lorsqu'on n'est point aidé par la coutume & la regle d'un Monastere.

### 6. IV.

# Le dégagement d'interêt.

A quels dangers n'expose point ceux qui vivent dans le monde, la necessité de Subsister & de conserver son bien pour soi & pour ses enfans? La plûpart des gens du monde sont tellement occupés de ce soin, qu'ils ne pensent qu'à cela. Il y en a pen que ces foins n'engagent à des injustices, & au-moins à des sollicitudes dangereuses. Ce qui fait dire à l'Apôtre : Que I. Tim. La cupidité est la cause de tous les maux. Or 6,10. cette fource de tous les maux est presque tarie dans l'ame d'une Religieuse. D'autres prennent pour elle le soin du temporel. Elle ne s'en occupe point, parce qu'elle s'en occuperoit inutilement, & que ses soins & ses penses n'y pourroient de rien servir. Il faut dire la verité, le vœu de pauvreté que les Religieuses font, ne les prive d'aucun bien réel, & n'est pour elles qu'une exemtion de foins & de travaux inutiles & dangereux.

9. V.

## L'exemtion de passion.

Quelles miseres & quels dangers ne sons point attachés au soin que les semmes sons des, leurs tentations dre leur repos, leur du repos, de la joi de leurs enfans. L'et che tous les objets de nous délivre pas de la ginelle, il la resterre r

La Religion utile pour

bien petit nombre d'o

L'intemperance dans une fource de beauco très-difficile à reprime où l'on n'a point de 1 re, ni pour le nombre mange quand on veut l'où la civilité est d'exc la concupiscence. Mais

# L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 207

### 6. VII.

## La Médisance.

Les personnes du monde sont exposées par leur état à entendre une infinité de médisances. La curiosité pone à les écouter, la malignité à les croire, la legereté à les répandre & à les communiquer à d'autres. Ainsi, selon saint Bernard, une serm. seule médisance sait souvent perir un grand 17. de nombre de personnes, ceux qui les disent, diversecux qui les écoutent avec plaisir, & ceux n. 4. qui les publient.

Il est rare au-contraire que les médifances penetrent les Monasteres, à moins que les grilles n'y soient fort frequentées, ce qui ne doit pas être dans les Maisons

bien reglées.

## 6. VIII.

## Les paroles inutiles.

Jesus-Christ en menaçant tous les hommes qu'ils rendront compte au jugement de Dieu de la moindre parole inutile, fait voir que la défense qu'il en fait est commune a tous les Chrétiens, & que personne n'en est dispense. Cependant on ne voit prefque point comment on le peur observer dans le monde, tout y étant rempli d'entretiens frivoles : & l'on conçoit au-contraire facilement qu'une Religieuse exacte au silence, & qui ne parle que quand la regle lui ordonne de parler, peut aisement éviter l'inutilité dans ses paroles.

Que les gens qu'ils voudront mis de mener u le monde est ob raifon , & nulle peché quand elle principe, & noi loi. Jesus Christ monde à satisfair donc être permis action dans le feu Qu'on soit ou dan Monastere, ou est feul fur toutes fes ac vue que de suivre La vie chrétienne

ficile, à proportion cile de connoître ce nous en chaque n connoître l'avantage fteres sur celle de L'Emploi d'une Maitreffe des Novices. 269 jeuse. Il parle par la regle & par les Contitutions; car tout ce qu'elles nous prefrivent, nous est une marque de la volonté e Dieu sur nous. Il parle par nos Supeieurs dont nous devons respecter les orres, comme nous étant donnés de Dieu ar leur ministère.

Mais il s'en faut bien qu'il n'en soit de nême des gens du monde. Les signes qui ur marquent la volonté de Dieu, sons bscurs, incertains, & peu intelligibles, e bruit des creatures étouffe la voix de

lieu.

On n'entend souvent que celle des pasons. Et la vie qu'on mene dans le mone, n'est communément qu'une suite d'acons faites par passion & par fantaisse.

## §. X.

Pour se guerir de ses maladies spirituelles.

L'espace de la vie que Dieu donne à nacun dans le monde, & qui fait le tems e son pelerinage, & de ces jours de salur ui ne se recouvrent jamais quand on les laisse écouler inutilement, doit être employé à nous guerir de la maladie de la conpusicence, dont nous sommes tous infectes, c'est-à-dire, de l'amour des plaisses nsuels, de la curiosité, & de l'orgueil, oilà ce qui doit être l'occupation princiale, &, pour le dire ainsi, la vocation de pus les hommes.

Ainsi le monde n'est qu'un grand hôpial rempli de ces malades, & chacun doit voir en vue d'y choisir un lieu, un esq-

iii M

Or il y a cette difference rer entre la vie du monde & la vie se, que dans le monde la conc qui fait notre maladie y est co ment excitée, nourrie, irritée par les objets, par les discours mauvais exemples, par les mauv tumes qui y sont établies & qui nos sens; ce qui forme une seco cupiscence aussi difficile à vaince premiere : au-lieu que toute la gieuse étant destinée à affoiblir piscence, à bannir les mauvai & les mauvais exemples, & à 1 secours à l'ame dans ce combat, i coup plus facile de la surmonter. ennemis à vaincre dans le mon hors & le dedans : on n'en a les Monasteres, qui est l'ennem & l'on est puissamment assisté ennemi par la regle du dehors.

6. XI.

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 211 veniels & ordinaires par des bonnes œuvres

& par une penitence continuelle.

Or il est clair qu'il est infiniment plus difficile d'éviter dans le monde les pechés montels que dans la Religion, & qu'à l'égard des pechés veniels, il est beaucoup plus facile dans une Religion d'en empêcher la multiplication, que dans le monde. Car cette penitence continuelle, qui en est le remede, est ordonnée dans les Religions: on s'en fair une necessiré; on ne s'en peut dispenser. Il n'y a qu'à consentir de bon cœur à la regle qui nous present ce remede: & au-contraire bienloin qu'on y soit porté dans le monde, on n'y voit rien qui ne nous en éloigne, & qui ne nous en rende la pratique dissicile.

# §. XII.

On a prouvé ci-dessus, que la priere est un devoir general & indispensable, qui ne regarde pas moins les gens du monde, que les personnes Religieuses; puisqu'ils n'ont pas moins besoin de la grace pour vaincre les tentations & operer leur falut, & qu'ils ne la peuvent obtenir que par la priere. On doit donc juger de la difficulté de se fauver dans les divers emplois de la vie par la difficulté qu'il y a d'y prier, & parla il est aise de comprendre combien la vie Religieuse y peut être favorable, puisque tout nous rappele à la priere ; que la priere fait la principale partie de l'occupation des personnes Religieuses; qu'on M WI

monde, par la violence i pour y mener une vie rec conserver l'attention à Di cas & le tumulte des affa ne donnent aucun repos poussent continuellement a

### S. XIII

Qu'il est plus facile de se pr que de se moderes dans

La conclusion qu'on de verités est, que ce qu'on de Religion, & tous les a faire pour s'obliger à rement à la jouissance de & à la possession de certain sont que des facilités que a inspirées aux Chretiens plus aisement les obligates les sont obligés à n'aimer pour elle-même. Or la voie & la plus facile pour ne les

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 213 & à la jouissance des creatures, est plus difficile comme vie humaine, mais plus facile comme vie chrètienne. Il est plus facile de jouir des creatures que de s'en priver; mais il est plus difficile de jouir des creatures, sans les aimer, que de s'en pri-

ver afin de ne les aimer pas.

Si done ceux qui demeurent dans le monde se veulent sauver (ce qu'ils ne peuvent faire qu'en vivant chrétiennement ) nonsculement leur vie ne deviendra pas plus commode que celle des Religieux les plus reformés, mais elle deviendra en quelque force plus penible, plus incommode, & plus difficile. Ils sont obligés à la même fin qui est de n'aimer point les creatures, & de resister au torrent de la concupiscence qui nous porte à les aimer. Ils ne peuvent pas pratiquer le moyen le plus naturel & le plus facile d'eviter cet amour, qui est de se priver absolument de leur usage. Il faut done qu'ils pratiquent d'autres moyens pour s'en garantir : & tous ces autres moyens sont plus difficiles, & demandent de plus grans efforts & une plus grande mortification interieure. Plus ils sont expoles au torrent du monde, plus ils doivent le roidir pour n'en être point entraines : car s'ils cessent un peu de faire des efforts au-contraire, ils en feront emportes. En jouissant des creatures, ils les aimetont; en les aimant, ils s'y attacherout; en s'y attachant, ils viendront à les préferer à Dieu; & en les préferant à Dieu, ils violerout criminellement les promelles de leur Baséme & le grand commanda

minelle par toute P Je n'ai pas craint de m'éte à Dicu. deux points, dont l'un regard paux devoirs de la vie chietie tre fait voir les facilités qu gieuse donne pour les observe traire les difficultés qu'y app monde; parceque ce sont le pales lumieres qu'une Nov & que ces lumieres jointes tion fincere & effective de T voirs & d'embrasser ces mi l'essenciel de la vocation à & par-confequent font tresse des Novices doit

TROISIE'ME

I Diffic

. .

Place vient qu'il y a

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 215 obstant ces facilités, on trouve beaucoup de Religieuses aussi imparfaites que les perfonnes du monde; qu'on en voir qui ne sont occupées que de bagatelles, qui conçoivent pour des sujets de neant des passions vives & violentes, & en qui il paroît souvent plus d'opposition au bien, que dans celles de leur sexe qui ont vécu dans le turnulte du monde.

Il semble même que les exercices de la vie religieuse n'ayent servi qu'à les rendre moins humbles; à leur donner plus de confiance en elles-mêmes, à les endureir & à les rendre plus incapables d'un veritable retour à Dieu. Toutes les verités sont émoussées à leur égard, & n'ont plus d'effec sur elles. Elles ne se les appliquent jamais à elles-mêmes, & elles ne s'en servent que pour condanner les autres.

On ne fauroit nier qu'il ne se trouve des Religieuses dans ces miserables dispositions. & Dieu le permet ainfi, afin que celles qu'il en préserve ayent toujours sujet de craindre & de s'humilier. Mais la cause de ce déreglement n'est pas difficile à découvrir. Cen'est pas la vie religiense qui le produir, c'est l'abus de la vie religieuse : car étant aussi avantageuse au salut comme nous l'avons montre, c'est une grace singuliere que Dicu fait aux ames quand il les y appele, & qu'il leur en ouvre les portes. Or c'eft une suite de graces singulieres, d'obliger à une reconnoitiance singuliere, & à une fidelité singuliere. Dieu ne fait point de dons à les creatures, qu'il ne leur en demande l'usure, parceque c'est un devoir de justice.

de son maître recevi mens, celui qui la L'ac. 12. pas, sera beaucoup ph 47. 48. auffi qu'on demandera il aura été beaucoup Gregoire établit cette Greg. L. I. hom. 9. compre que nous devi portion des dons que Il est donc cert étant réellement plus celles à qui il n'a pa ces, elle se doit cro lité & à une recon & par-consequent si & a ne faire pas d'i Dieu lui a donnés de tu, elle abuse des gi fouit les talens, elle tude. Ainfi les pech fa negligence, reço de ce defaut de rec cipant aux Sacrem

point. Bien loin qu

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 117 non par la nature de ces exercices, mais par leur mauvaise disposition. Les verites même qu'elles apprennent; au lieu de les humilier,

ne serviroient qu'a les enfler.

Enfin il faur qu'elles soient persuadées, que quoiqu'il y ait des sortes de vies plus favorables les unes que les autres pour se sauver, & que la vie Religieuse soit de ce nombre, il n'y en a point ou l'on ne doive operer son salur avec crainte & tremblement, comme l'Apôtre le recommande aux philippiens; & qu'ainsi bien loin de s'élever, 2. I de se voir Religieuse, il en saut au contraire prendre sujet de s'en humilier davantage, dans la crainte du compte que Dieu demandera du peu d'usage qu'on aura fait de cette grace.

### II. DIFFICULTE.

Sur les principaux signes de vocation marqués par sant Benoît.

Si l'on examine ce que saint Benoît present, & les marques principales pour juger de la vocation d'une Novice, il est difficile de les trouver dans les sujets ordinaites. Il veut qu'on cherche vraiment Dieu; qu'on soit affectionné à l'Office divin, aux humiliations, aux opprobres, à l'obérssance. On se trouve embarrasse à discemer, si elles ont quelque chose de ces qualités, & jusqu'où il taut qu'elles en ayent, afin qu'on puisse juger savorablement de leur vocations.

les poussant trop loin. Chretien dans cette vie deux hommes, du vier vailler à détruire, & doit tacher de fortifier excite de mauvais defirs prime ces defirs corron defus; enfin d'un mauv du vieil homme & de 1 qui naît de l'esprit de une marque qu'une Nov vraiment Dieu , lorfqu'e recherche quelque or chair & felon le vicil-he mauvais amout qui vit cœur sent encore du p bar, pourvu que dan cielles l'amour de Dieu foient victorieux en e prétendre aussi qu'elle pugnance, sans dégoû gard de l'Office, de humiliations; car ce le le fût sans concupisce

Il n'est point pecchaire non plus qu'elle aime les humiliations d'un amour fenfible : il fuffit qu'elle les approuve par l'elprit , & qu'elle s'y rende par la volonté : qu'elle aime la jultice qui condanne les orqueilleux à l'humiliation ; & qu'ainfi dans la connoissance du besoin qu'elle en a , elle les accepte comme un remede salutaire à

fon orgueil. Il en est de même de l'obeissance. On ne doit pas exiger d'elle qu'elle n'y trouve point de peine. Ce seroit exiger qu'elle n'eur point d'amour-propre. Il fuffit qu'elle s'y rende, & qu'etant convaincue qu'elle doit suivre la volonté de Dieu, elle soit persuadée que l'obéissance est un excellent moyen de la connoître, & qu'elle s'y soumette en preferant la voie de l'obeifsance à celle de sa propre volonte. Ce n'est donc point par les sentimens & les

repugnances de la chair qu'il faut juger du fond des ames, mais par la victoire ou de l'esprit ou de la chair. Si la chair surmonte, & qu'il ne reste qu'une surface

rituel, & qu'elle ne parce qu'elle les ver parce qu'elle les ain

III. Dr

Sur les marques les pl

Par quelles marq fusfisamment de la la Religion?

RE'I

On l'a déja dit. peut affurer qu'elle a ctif de se sauver par l du Christianisme ex point, & par le ch vie Religieuse, con accomplir; ce qui es cond.

Les marques que crainte ferieuse des control du ficele, font

L'Emploi d'une Maitreffe des Novices. 220 dangeieux aux Maisons Religieules, & qui s'augmentent dans les Protelles, comme l'esprit d'intrigue & de cabale; l'artifice & la distimulation, le desir ardent de reuffir dans ses passions; le naturel violent. aigre, vindicatif, envieux. N'avoir rien de tout cela est une grande marque d'un esprit propre à une societé Religieule. Car les qualités estimables pour une Religieuse sont la simplicité, l'ouverture, la douceur, l'obeillance, la sincerité; & en un mot, la railon; c'est-à-dire, ce qu'on appelle l'esprit bien-fait, capable de se conduire par railon, l'exemtion de fantailles & de caprices. Un grand attrait à l'oraison, & de grandes confolations dans la priere, font quelquefois suspectes d'imagination. Ce sont pourrant de bonnes marques, quand on peut s'assurer qu'elles sont de Dicu.

IV. DIFFICULTE'.

### Sur l'attrait interieur.

La plûpart de ceux qui ont traité de la vocation Religieuse, outre la persuasion de l'utilité de la Religion pour faire son salut, exigent de plus un certain attrait qui porte l'ame à embrasser ce genre de vie, & à se consacrer à Dieu en cette maniere, & sont même consister le principal de la vocation dans ces attraits de Dieu.

#### REPONSE.

Il ne faut pas entendre par ces attraits un attrait sensible, & qui excire certains

gination leroit chang Il faut donc entendre p action de volonté superio - terminée par des raisons les , c'est-a-dire , une pri la vie Religieuse à la vie consequent il est toujour choix effectif de la vie F port au falut. Car quico préfere, puisque nous p effectifqui détermine la rend victorieux des rer On ne refifte aux attrait un attrait spirituel plus s Il est vrai qu'il faut qu pas fondé fur des rail mains, mais fur le de ce desir du salut n'est ; maine, c'est au-contr de la charité qui tend en quoi consiste le ! desir de son salut soit de se perdre, cette très-utile pour la con L'Emploi d'une Mairresse des Novices. 223
ces des sens, est un attrait victorieux des
attraits sensibles: & que quand cente préserence est stable & permanente, elle doit
passer pour un attrait spirituel très réel & une
vocation très solide; pussque les repugnances diminuent par l'accoutumance, & qu'au
contraire ce choix essectif & spirituel, quoique destitué d'attraits sensibles, se fortisse

par le tems.

Que si neanmoins ces repugnances étoient si fortes qu'elles ébranlassent la refolution de choisir effectivement la vie Religieuse, on pourroit, à la verité, douter de
la vocation à la vie Religieuse, parce qu'on
pourroit douter si le choix qu'on en fait est
ferme & permanent. C'est pourquoi alors
il seroit meilleur de differer l'engagement,
jusqu'à ce que la volonté sût aftermie, ou
par la cessation de ces repugnances, ou par
une accoutumance stable à les méptifer &
à les vaincre.

Si l'on y prend même bien garde, on trouvera que presque toutes les repugnances à la vie Religieuse, sont des repugnances à la vie chrétienne, & que le manque d'attrait pour la Religion est sondé sur ce qu'on manque d'attrait pour la vie chrétienne & reglée, & qu'on a un grand penchant au déreglement. Or comme non-obstant la repugnance à la vie chrétienne, il faur vivre chrétiennement, & que c'est une chose bonne, sainte & necessaire de vaincre cette repugnance par une volonté sonte & constante, en se disant à soi-même: Men ame ne sera-t-elle pas ensin sou-planse à Dieu? Et quand on le sait, il ne se

victorieux.

De même quand on sum gnances à la vie Religieuse volonté de la Religion, il ne que l'on n'a point d'attraits gieuse, parce qu'on n'y a pas sible; mais il faut dire qu'on spiniuel assez font pour soure les exercices de la vie Religiméme d'attraits sensibles; c vocation plus ferme & moins bizarreries & aux changemer nation.

Il y auroit quelque confider liere a faire fur l'engagement & fur la nature des repugnanc nes filles y pourroient avoir, pas de celles dont je parle ici.

# V. DIFFICULT

Sur le choix des lects

On peut être embarrasse

# L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 221

### RE PONSE.

Je croi qu'il faut pour cela distinguet les livres qui tendent à les faire chrétiennes, de ceux où l'on se propose de les instruire de a vie Religieuse.

Les premiers doivent préceder, & sont particulierement necessaires pendant qu'elles

font leur renouvellement.

On peut se servir pour cela d'un livre intitule: Instruction fur les disposition qu'on doit apporter aux sacremens de Penitence & d'Euchariftie, qui est dédié à Madame de Longueville. \* On y pourroit ajoûter plufieurs \* Chez chapitres du Memorial du P. Louis de Gre-Guillaunade, de sa Guide des pecheurs, du livre de me Della connoissance & de l'amour de Dien du P. S. prez. à Jure, dans la seconde partie du troisième Parislivre, où il traite des vertus & des vices. Celles qui ont quelque solidité d'esprit pourroient beaucoup être aidées par le livre appele, la Tradition de l'Eglise sur la Penitence & l'Eucharistie. Mais il ne faut commencer que par la leconde partie de la Préface, page 149. où il est parlé des dispositions pour communier.

Il faut faire état qu'il y a peu de livres où l'on puisse tout trouver. Il faudroit donc que les Novices sussent fidelles à ne lire des livres que ce qu'on leur marqueroit. Par exemple, le livre de l'Introduction à la vie devote, excepté ce qui y est dit de la Comedie & des personnes mariées, peut être fort utile, & principalement le troissème livre, qui traite du choix de vettus.

Feu Monsseur l'Evêque d'Alet & faison

NW

prendre à s'attacher au folide.

On peut neanmoins y aller
ne prétendre pas vaincre tout-

de délicateffe, qui est souven dans les petits esprits que dan plus de lumiere.

Rodriguez est un fort bon ligieuse parfaite & imparfaite qui doit être entre les mains Tout y est bon, & sur tour Occupations interieures, qui est est livre. Il est admirable pour a Novices l'esprit avec lequel elle tiquer tous leurs exercises. La

riquer tous leurs exercices. La des Effais de Morale sur les Epi giles, est beaucoup plus propo espits ordinaires que les vol dens, excepté celui des quatre fine.

La vie de faint Bernard, le p

Meditations de sainte Therese si munion & sur le Pater, & proL'Emploi d'une Maîtresse des Novices. 227 vres sont sort propres à démonter la tête des filles, & sont capables de leur donner inclination pour les voies extraordinaires, qui est un grand écueil & une grande source

d'illusion.

Il y a une bonne contemplation, & Dieu la donne quand il veut aux ames; mais les méthodes pour y parvenir font très-dangereuses. Au lieu de la vraie contemplation reconnué par les Peres, on y substitué une fausse contemplation, qui n'est rien moins que ce que les Peres ont entendu par ce mot. Quand on trouveroit même dans ces livres l'idée de la vraie contemplation, cette idée ne fait qu'exciter dans les sideles un d sir d'éprouver ces états extraordinaires.

Il n'y a rien de plus sage que la Regle de saint Benoît : elle a sait une infinité de Saints : elle est autorisée par les Conciles de l'Eglise. Les rafinemens de spiritualité doivent être suspects à celles à qui Dien a fait la grace de saire prosession de ceue Re-

gle si fainte.

Pour la priere, je ne sai s'il y faudroir d'autre methode que ce qui en est dir dans le livre de l'Introduction, dans celui des Occupations interieures. On y pourroir ajostrer le troisseme & le quatrieme livre du traité de l'Orasson. Mais si ces livres n'aident pas suffisamment les filles à passer le fans dégoût le tems qui leur est prescrit pour l'Orasson qu'on appele mentale, il faut leur permettre de se soulager en prenant un Pseautier en François, en y lisant quelque Pseaume, en disant plusieurs sois

comment les infructions qu'i font contenues dans le texte, un peu fur chacune, & demai qu'il nous mette ces verités de Si tout cela ne fustir pas, on phapelet, ou quelqu'aure orai pourvu qu'on le fasse lentement flexion.

Celles qui peuvent s'occuper etes & de leurs miseres, les expolui en demander pardon, praraison ordinaire de tous les an gieux de faint Bernard. Il est un s'occuper une partie de ce tems d'à examiner sa conscience, à Dieu, à lui demander sa lumiere qu'il ne permette pas que nous n mions d'un sommeil de mort.

Pf. 12-4. qu'il ne permette pas que nous n mions d'un fommeil de mort, auffide repaffer en ce tems là l cordes de Dieu fur nous, notre v \* On peur la Religion, \* & fes autres grac ir le l'en remercier, & lui demander

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 225 on tire les verités d'un livre bien autorife, la pre-& que les repassant dans son esprit on se les miere applique, & on demande à Dieu qu'il nous la seconles grave dans le cœur.

### VI. DIFFICULTE.

Sur le peu de profit des bonnes lectures.

On voit quantité d'ames qui ont une estime particuliere des bons livres, mais qui ne tirent pas de ces livres une conviction & l'onction necessaire pour s'en remplir, & pour pratiquer ce qu'ils contiennent.

### REPONSE.

C'est peut-être que ces personnes lisent ces livres avec precipitation, avec curiosité, avec malignité, pour condanner les autres, & non pour le condanner ellesmêmes; peut être qu'elles ne s'y arrêtent pas affez. Il ne fuffit pas de les lire, il les faut lire avec attention, il les faut lire fouvent. Un livre qui n'est lu qu'une fois & à la hâte, fait peu d'impression. Il faut prier Dieu avant que de commencer la lecture. Il faut ouvrir le cœur à Dieu en lisant, il faut le prier & le remercier après avoir lu. Il n'y a rien de plus beau sur le sujet de la maniere de lire des livres de piete, que ce qu'on en voit dans le traire de la Priere continuelle ", liv. 2. chap. 9. tome 1. des " Chez traités de pieté. Il n'y a qu'a le faire lire à Guillauces personnes.

me Def-

On en trouve qui ont peu de elles-mêmes, qui font toujou fautes, en qui les passions presque pas, qui demeurent é foumises, peu recueillies, pe

### REPONSE.

Il ne faut pas se lasser en font toujours les mêmes faute poser les mêmes penitences, menter même à proportio gligence. C'étoit la la met d'éprouver les Novices. Le taxées à certaines penitence le voit dans la Regle de sa L'inflexibilité de ces penit soit plusieurs du Monastere par-la qu'ilsu'avoient pas da aussi ceux qui avoient la fiir, étoient estimés avoir cation. C'est ce que l'on pr des fautes, & qu'il seroit en

L'Emploi d'une Maitreffe des Novices. 23t corrigeant point, ne laissent pas d'en profiter, en les reparants par l'humiliation, &c en devenant plus humbles à leurs propres yeux.

VIII. DIPPICULTE.

Sur le peu de ferveur des plus éclairées.

On en trouve d'autres, comme de jeunes Professes ou d'anciennes Novices, instruites de leurs devoirs, aimant les verités de leur état les plus dures, qui cependant n'en sont pas plus touchées, qui sont aussi pleines d'elles mêmes, aussi peu attenuves à Dieu, aussi dissipées, aussi inutiles que si elles n'avoient point de lumières. Ces sontes de personnes embarassent; elles savent tout ce qu'on leur peur dire; & la connoissance des verités ne les rend pas plus parsaites.

### RE'PONSE

On peut dire à ces personnes, que de toutes les verités que nous savons, Dieu ne nous riendra compte que de celles que nous aurons pratiquées. Toutes les autres, bien loin d'augmenter nos richesses, sont des preuves de notre pauvreré. Une verité non pratiquée est un arrêt de condannation contre nous. Cette verité nous accuste, elle dépose contre nous, elle nous juge, elle nous condanne; & bien loin de diminuer notre fardeau, c'est un poids qui l'augmente terriblement; car elle nous achemine à l'endurcissement & 2 l'iménsibilité. Cependant comme il y 2 d'ordinaire de certains nuages de pussions qui

raut pas le lasser de les mette yeux de ces personnes, de es ex mer la resolution de les pratique de fidelité, en attendant en la Dieu leur en accorde la graco faire connoître l'obligation qu' gemir & de s'humilier du peu d' les sont de ces connoissances.

# IX. DIFFICULT

Sur les défauts qui se rencontrent ont de la ferveur & de la doc

Les filles ont de la bonne vok trent de la ferveur & de la docili reste ont des passions vives & considerables. Elles ne savent e que le recueillement & l'obeissanc point de facilité de vivre dans la p ces devoirs.

RE'PONSE.

C'est par la fidelité avec laque

L'Emploi d'une Maitresse des Noviess. 233 dans les choses essencielles, si elles sont des essents pour se vaincre dans les autres chosses, si elles connoissent leurs défauts, si elles en gemissent, si elles s'en humilient, & si elles pratiquent ce qu'on leur present, ou pour reparer leurs fautes, ou pour les éviter; si le cœur & l'esprit sont d'accord en elles, il y saut avoir un peu d'égatd. Mais si ce sont des fautes sortisées par de fausses lumières qui les empêchent d'en être convainctés, si elles s'élevent au-dessus des corrections, ces sautes sont beaucoup plus considerables, & il faut y avoir tout un au-

tre égard.

Il faut encore bien distinguer entre les fautes qui sont des effets d'une vie déreglée, ou qui marquent une présomtion interieure & un esprit roide & inflexible. & les fautes de foiblesse & de précipitation qui tiennent de l'enfance. Car il y a des filles , & sur tout celles qui ont peu de commerce avec le monde, dont l'enfance dure plus long-tems. Le monde apprend à se composer & à cacher ses défauts. Il applanit certaines rudelles & certaines inégalités dans l'humeur; mais bien loin de corriger le fond du mal, il le fortifie & l'augmente. J'aimerois mieux les défauts de foiblesse qui découvrent le fond du cœur, & qui humilient, qu'une adresse à éviter les défauts exterieurs, qui laisse vivre dans le cœur l'estime de son propre jugement, qui ne manquera pas a le produire au-dehors lorsqu'on sera plus en surete 85 plus autorite.

Enfin, il y a des fautes qui doivent ex-

que c'est un hopital de malade On yempêche l'accroissement mais on ne les guerit jamais plei quelque soin & quelque fidel pour travailler à se guerir, il fa qu'on fera toujours des fautes condition inseparable de cette Augustin a fair un livre exprès, trer que la conduite de Dieu à plus parfairs, est de les faire viv vie dans un besoin continuel d tion de leurs pechés. Ainfi la pe plus excellens Chreciens & des lentes Religieuses, n'est pas de n de fautes, mais de les reparer e ment par la penitence, par les l vres , & fur-tour par l'humiliatie naître des fautes mêmes. Or même que ces fautes sont un de leur fanctification, & même des remedes que Dieu emploie p server du plus grand & du plus

de tous les vices, qui est l'orgi

L'Emploi d'une Maitreffe des Novices. 236 filles disent qu'elles éprouvent dans l'oraison. Il y a des imaginations naturellement diftraites & vagabondes, qui ne sont pas des marques que le cœur ne soit pas à Dieu, lorsqu'elles ne viennent point de passions dèrequ'elles & dangereuses, mais de temperament. Et il y a des filles froides, sages & recueillies à l'exterieur, qui sont très-déraisonnables & très-attachées à leur jugement dans le sond.

### X. DIFFICULTE.

Sur le principe interieur des actions.

On trouve souvent des filles qui sont assezbien leurs devoirs exterieurs, mais qui n'one point les principes interieurs avec lesquels on les doit faire.

# REPONSE

Il faut montrer à ces filles qu'elles ne doivent pas se fier à cette observation litterale de leurs devoirs, & qu'elles les doivent pratiquer avec esprit, & attendre cependant en patience qu'elles en donnent plus de marques : car il se peut faire aussi que quoiqu'elles s'expliquent mal sur les principes de ces devoirs, elles en ayent neanmoins une vûe confuse, & non développée, qui les attire & leur sent de regle & de motif. Sainte Therese disoir que ce sons sumaturels & de s'en pouvoir expliquer. Et il en est presque de même des actions ordinaires de vertu : ce sont des dons

Pour la frequentation des Sacra y est foir embarasse. On en vo savent pas même se consesser. Qu'on leur a fair voir des sautes de cou contre la charité, on leur comment elles s'en consesser qu'on el ment connoître leurs sautes, & me point l'idée veritable qu'on donner. Il résulte de la que le se connoît peu; ce qui le porte dire qu'il ne prend point sur lui de communier, parcequ'il ne les voit & qu'il ne connoît pas le son ame.

# REPONSE.

Il faut extrêmement distingue mieres communions qu'une filie li elle est entrée dans le Monastere les qu'elle fait dans la suite. Il fa Maîtresse des Novices laisse absolu premières au invente la suite absolu L'Emploi d'une Matresse des Novices. 137
particulière, ne lui découvre tout l'état de la conscience & toutes les sautes de sa vie passe; ce qui lui donneroit lieu de juget di elle est vraiment guerie, & si elle ne restombe plus dans aucune habitude criminelle, & d'en ayertir le Confesseur ayer la

discretion necessaire.

Mais quand on suppose des filles exemtes des pechés grossiers & mortels, & qui ne commettent que les fautes qu'on leur voit faire, il faut d'abord pratiquer beaucoup de patience avec elles. Si elles ne savent pas se confesser, il faut les instruire sur ce point. Il faut tâcher de leur donner la veritable idée de leurs sautes, & leur apprendre comment & en quels termes elles s'en doivent consesser. Et ainsi il est trèsbon d'entrer dans ce détail, & d'attirer par sa douceur une consiance qui leur fasse ouvrir pleinement leur cœur.

Il femble à parler en general, qu'il feroit bon qu'on pût rendre les communions moins frequentes au commencement, & avant l'inftruction, & plus frequentes dans la fuite felon le profit qu'elles en feroient; mais c'est du Consesseur de la Superieure qu'il faut apprendre quel égard on doit avoir aux préventions de celles qui trouveroient à redire à cette conduite; car on en doit juger par le degré de cette prévention & par ce qu'on en peut craindre.

Quand la Maîtresse des Novices expose fincerement au Consesseur ce qu'elle connoît de ses Novices, elle ne répond point des discours temeraires que l'on peut saire fur leurs communions. Il ne faut meraine fesseur & à l'Abbesse.

Il n'y a point de regle genérale por Sacremens de Penitence & d'Euchari suon qu'il faut être vraiment conve Dieu, pour recevoir & l'absolution & l'charistie : mais la question est, qui celles qu'on doit juget vraiment con

celles qu'on doit juget vraiment con ties. Il dépend de la prudence du Co feur & de la Maîtresse des Novices de dre ses communions plus rares, ou plu quentes, & en cela ils doivent avoir à aux dispositions des ames, & même préventions du lieu où l'on est. Cle qui ne se peut bien regler que par cer les connoissent telles qu'elles sont.

les connoment telles qu'elles font a gueres de Monasteres où pour cen fautes plus remarquées ou plus volont la Maitresse des Novices ne prenne l'rité de désendre la communion a des vices. Mais en ce cas elle doit avoit de leur rendre ce retranchement utils les convainquant qu'il est plus avant de s'en abstenir pour témoigner à L

reoret qu'elles en ont, que de comn

# L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 23

## XII. DIFFICULTE.

Sur la vigilance continuelle des Maitresses.

Enfin, quelle sorte de vigilance doit-on avoir sur elles? Quels défauts doit-on regarder comme essenciels? Quelles faures doit-on laisser passer lans rien dire?

### REPONSE.

Il faut avoir une vigilance beaucoup plus fondée sur l'esperance du secours & des lumières de Dieu, que sur sa propre prudence & son propre esprit, étant bien persuade, que si Dueu ne garde la ville, ps. 126, 2cst en vain que veille celui qui est chargé i de la garder. Ainsi ce doit être une vigilance qui nous tienne toujours devant Dieu dans une conviction de nos tenebres, & du besoin que nous avons de ses lumieres.

Il faut regarder comme essenciels tous les défauts incompatibles avec l'observation des devoirs de la vie chrétienne & des exercices religieux, tous les défauts accompagnés d'orgueil & d'opiniaireté, de mépris

des regles & des remedes.

On peut souvent dissimuler les fautes de foiblesse, celles qui naissent de l'age & du temperament, celles qui n'ont pas de ta-

cine & qui font fans fuite.

On en peut aufii laisser sans correction de plus considerables, pour ne la rendre pas si frequente, pour épargner la soiblesse de celles qui s'en abattent trop, pour leur rémoigner que ce n'est point par une qui en sont coupables. Se tection qu'on fait attend fet qu'une correction pro croit quitte si-tôt qu'elle leur faire envilager leus maladies de leur ame qui medes, & de remedes pe & ainsi il les saut animet tence, & leur en impose soient convaincues que qu'on cherche, & qu'il le soumettre en esprit de pe tissaire à Dieu.

# XIII DIFFI

Sur la conduite qu'elles do les corrections ou re

On ne fait comment a les reprehensions. Les fre ment a entendre dire; le viennent pas a toutes; le inutiles. L'Emploi d'une Mairresse des Novices. 241 mande conseil sur ce point. Mais comme c'est un devoir necessaire, il faut soussire ces tenebres, & faire du mieux qu'on peut il n'y a point d'action où l'on doive streplus dépendante de Dieu, & éviter davantage la précipitation de l'esprit humain

que la correction.

Tome V.

Il ne faut, si l'on peut, reprendre aucune faute qu'apnès y avoir penle, après
avoir recommande à Dieu cette action, &
prié pour celle que l'on reprend. Il faut,
comme dir l'Apôtre, reprendre dans un
esprit de douceur interieure, sondée sur la
vise de ses propres soblesses, qui sont souvent beaucoup plus grandes devant Dieu
que celles qu'on se trouve obligée de reprendre dans les autres. Le discernement
de la proportion de nos paroles, avec la
socce de celui à qui l'on parle, dépend de
la lumiere que Dieu donne, & il faut obtenir cette lumiere par une humilité interieure, & par une sincere charité.

Il ne faut pas toujours croire que la correction ne profite pas, ou foit faite mal à propos, quand la personne qu'on reprend témoigne quelque chagrin. Car, comme faint Augustin le remarque en écrivant à faint Paulin, il arrive assez fouvent que l'orgueil qui est dans le cœur, resiste d'abord au remede de la correction, & fait quelque effort pour la repousser, de qu'enfinite le chagrin qu'il répand dans l'esprit, étant dissipé, l'ame se rend a la venité avec d'autant plus de sincerité, qu'elle est touchée de consusion d'y avoir resisté au commencement. On peur voir sur ce sujet des

## XIV. DIFFICULTE.

Comment on peut inspirer aux filles des J mens d'amour & de crainte de Dien.

On trouve d'ordinaire dans les filles de senimens d'amour & de crainte de I C'est à Dieu a le donner; mais je vous leur inspirer quelque chose de ces dist tions.

### REPONSE.

Quand on voit une ame qui aime ses voirs & qui craint le peché; qui est ex à ce qu'on lui present, qui goûte la pa de Dieu, & s'y plaît, on doir presu qu'elle aime Dieu, parceque le verin amour de Dieu est l'amour de sa just de sa fainteré, de sa veriré, de sa loi, qu'il ne soit point accompagné d'un tain attendrissement dans l'orasson. Cep dant il est bon de recueillir dans les si de pieté, & particulierement dans saint.

L'Emploi d'une Maitresse des Novices. 243 mité de la misere, de l'avilissement, de la bassesse, de la corruption de la creature; & qu'au-contraire il n'y a rien de plus grand, de plus glorieux, de plus heureux que l'assignement à un Dieu tout puisfant, qui ne demande qu'à nous combler de bien, & à nous rendre purs & sans ta-

che devant ses yeux.

Le souverain bonheur, la souveraine justice, la sainteté, l'incorruption sont inseparables de la souveraine misere, la souveraine infamie, la souveraine injustice sont inseparables de l'assujettissement au demon. Les hommes ne sont au monde que pour faire choix de ces deux partis si differens pour acquerir l'un & pour éviter l'autre.

### XV. DIFFICULTE.

Des moyens de leur inspirer une pieté solde.

Comment leur peut-on inspirer une piete solide, un amour des humiliations, du silence, d'un recueillement continuel?

#### REPONSE.

L'exemple est la plus efficace leçon qu'on leur en puisse donner. Il faut donc que toutes ces vertus soient marquées dans tout l'exterieur d'une Maîtrelle des Novices; que cet exterieur ne soit qu'une image & un rejaillissement de son cœur. Il faut qu'il n'y air que la raison & la pieté qui parle en elle, & jamais la passion

Elle doit avoir soin neanmoins de les inf-

ii O

Les humiliations ne tont par la haine qu'on doit ave gueil, dont les humiliations le On est donc dispose aux l proportion qu'on a d'aversi gueil, & que l'on comprend tice qu'il y a que les orgueil milies. Il ne faut pas neant dre que cet amour des hu vienne sensible. C'est affez prouve & qu'on les accepte fuperieure, comme justes ! ame, en difant avec fine Pf. 118. bon, Seigneur, que vous m afin que j'apprenne vos ordon bon que vous m'ayez hur m'apprendre les regles de vo Il faut éviter dans la pratiq ment que les filles ne fe bar fuffit qu'elles s'abstiennent d

71.

tems du filence, & que de elles appliquent leur esprit à pensee. Mais on doit évite conseiller de les appliquer à

# L'Emploi d'une Mairefle des Novices. 148

#### REPONSE.

Etre parfait selon qu'on le peut être dans cette vie, c'est faire parfaitement toutes fos actions & dans les dispositions qu'elles demandent, & reparer parfaitement les fautes d'infirmité. Ainfi elever les ames à la perfection, c'est leur inspirer le desir de faire parfaitement tout ce qu'elles font. leur apprendre comment elles le doivent faire, & par quel esprit, & comment elles doivent reparer leurs fautes par une penitence & une humiliation fincere. Voila la perfection de cette vie. On a répondu par avance dans la premiere Partie aux difficultés & aux craintes excessives qui penvent naître dans l'esprit d'une Maîtresse des Novices, par la perfuafion où elle feroit de ses propres foiblesses &c de son peu de lumiere.





ESOLOTIONS quelques difficultés propofées par une personne de pieté.

I. QUESTION.



REPONSE.

I. C'est un principe de la Relig

neme, que Dieu ne porte perfon c'est à dire, qu'il n'opere poir les mauvais destis, ni les man sees, ni rien de ce qui rient Fac. I. 13. & du desordre. Il pern

hon pour des preuves d'une pieté extraor-

dinaire qu'il veuille éprouver.

3. Quand on est bien établi dans cette disposition, on peut se dispenser de s'informer, si les tentations viennent du démon ou de notre propre corruption. Il nous suffit de savoir que la source en est mauvaise, & qu'il y faut resister. Ce discemement peut neanmoins être de quelque usage à l'égard du choix des moyens dont on se peut servir pour y remedier & pour donner lumière à ceux qui nous condussent, afin de nous ordonner des remedes proportionnés à noute maladie; & ainsi il saut marquer de bonne soi les accidens qui peuvent aider à connoître cette disference sans se fatiguer à les rechercher.

# II. QUESTION.

On m'a fait prendre ces tentations pour une conduite de Dieu sur moi, & l'on m'a dit que je devois accepter ces sortes de chofes dans un esprit de victime.

#### REPONSE.

Ces tentations sont des conduites de Dieu sur nous, non en ce qu'il les opere, mais en ce qu'il les permet. Mais cette permission ne marque d'elle même autre chose, sinon que nous avons merité par nos pechés d'y être abandonnés, & elles ont plus de liaison d'elles mêmes avec la justice de Dieu qu'avec sa misericorde, quoique par le bon usage que nous en devons

par queites acute favoir précilement des, ni prétendre favoir précilement de Dieu dans cette permission. Il en de pareilles à des pecheurs & à des nes très-imparfaites : & l'on n'en d'conclure pour son état, sinon qu'il bien garder de les prendre pour des d'une vertu éminente.

# III QUESTION

On m'a exhorté à ne point recl à ne point demander à Dieu la c de ces peines.

# REPONSE

Puisque l'on doit gemir de ces t & qu'on les doit hair comme ur ment qui vient du peché, puise demande tous les jours pour un qu'il nous en délivre, il est certain peut demander la delivrance, & n fe doit. Car qui fait si la volon for les tentations.

toute notre vie, il faut le vouloir, & reconnoître que nous le meritons bien.

#### IV. QUESTION.

On m'a persuadé au-contraire de me dévouer à de plus grandes peines & de plus grandes tentations.

#### REPONSE.

Ces dévouemens à de plus grandes tentations flattent l'ame par l'aparence d'une force imaginaire, & ainfi ils ne sont capables que de l'affoiblir; parceque sa force consiste dans l'humilité. D'ailleurs on ne voit pas bien à quoi ils se redussent. Car s'ils ne consistent en autre chose qu'à reconnoître que l'on merite encore de plus grans châtimens & de plus grandes peines, c'est un aveu que tout le monde doit faire; mais qui n'étant qu'un devoir très-commun, ne doit pas être exprimé par ces grans mots qui donnent des idées extraordinaires.

Si l'on prétend que celui qui se dévoue de la sorte, se doit croire dans le degré de patience suffisant pour soutenir ces grandes tentations, c'est un acte d'une trèsgrande présomption, y ayant peu de personnes qui soient effectivement dans ce degré, & personne ne le devant croire de

loi-même.

Si on y enferme le desir de ces tentations, c'est un très-mauvais souhait. Car il n'est jamais permis de desirer une tentation interieure, qui porte à un déregleme

si l'on enteno i de plus granues tions, pourvu que Dieu en fasse la grace cest toujours un acte dangereux; parce qu'il frappe l'esprit de l'idee d'une certain force que l'on pretend avoir, & qu'il l'ac courume à certaines images & à certain états qu'il est utile de ne regarder jama ou de ne regarder qu'avec horreur. qu'il faut donc faire à l'égard de ces sor de rentations lorsqu'on ne les a pas, de n'y point penfer, & fi l'on y penfe m gré soi; de demander 2 Dieu qu'il n en préserve, en lui disant avec Dav Ayez pitié de moi , Seigneur , parceque je foible. Que si Dieu permer que l'on en P. 6. 3

éprouvé, il lui en faut demander la delis ce, mais la demander avec paix, avec severance, & avec sounission à la vol & en s'appliquant peu à y penser.

# V. QUESTION.

Quant à la disposition de mon e cour sur ces sortes de peine un avertissement continuel que Dieu nous donne de nous humilier; en combanant notre vanité & notre présomption intetieure en tout ce que nous pouvons.

# VI. QUESTION.

Pour les autres extravagances qui le paffent dans l'imagination, on m'a dit que j'étois obsedée. Cela m'a cause de grandes peines. Je vous prie de me dire ce que je dois faire sur cela.

# REPONSE.

Il ne paroît pas qu'il soit necessaire d'attribuer ces extravagances à une operation particulière du diable. La seule imagination les peut produire. Mais soit obsession, soit imagination, il les faut également sousfrir avec paix & avec patience. Il saut également en demander à Dieu la délivrance, & les prendre pour un avertissement que Dieu nois donne de nous mettre toujours au demier rang des Chréviens; car c'est le Si l'agitation de ces miteres ote a tout pouvoir d'agir, il faut se co d'un regard vers Dieu qui lui marque

reur qu'on en a.

Mais si l'esprit peut agir, il faut pliquer, autant que l'on peut, à c jets saints, & principalement à co ont moins de rapport à ces peines, agissant fottement sur nous, sont c de bannir ces imaginations.

# VIII. QUESTION.

D'autres fois n'ayant point de diftr je demeure dans un esprit d'abando vûe ni lumiere. Peut-on demeurer tems de l'oraison dans cet état?

#### REPONSE.

On peut bien êne devant Dieu esprit d'abandon, sans vûe & sans dillincte. Mais it saut prendre gas sous préteate de cet abandon & de o vation de penses distinctes, or prive des compossances necessaires

Jur la prière.

nature n'y trouve son compte, soit qu'on le fasse en prenant une partie de l'oraison pour cela, soit dans un autre tems separé. Saint François de Sales donne expressement cet avis dans ses entretiens.

# IX. QUESTION

Doit-on chercher & se procurer quelque sentiment particulier de Dieu?

#### RE PONSE.

On ne doit desirer ni le procurer les sentimens de Dieu, parce qu'ils sont quelque chose qui satisfait l'esprit; mais on les peut defirer , parce qu'ils sont justes. Il est juste que nous soyons touchés de douleur pour nos peches; que nous soyons touches de gratitude & d'amour pour Dieu & pour les graces. On peut defirer ces sentimens, non parce qu'ils nous plaisent, mais parce qu'ils plaisent à Dieu, & que ce sont des moyens dont il se sert pour nous dégager du monde, pour nous aider à relifter aux tentations, pour nous soutenir dans les souffrances. Mais comme il y a deux dangers à craindre ; l'un, de prendre des sentimens rout humains pour des sentimens de Dien; l'autre, de s'attacher à ce qu'il y a d'agreable dans ces mouvemens; il faut veiller fur cette double illusion, & demander à Dieu qu'il nous en prelerve.

Il est donc bon de s'appliquer quelquefois aux verités qui peuvent excuer ces mouvemens; mais il feroit mauvais de les exciter par un effort humain, se d'y avoir une complaisace de vanité, soit qu'on les

Tome V.

Quand on se trouve occupe de ment de Dieu au fond du cœur, s'en tenir-là, & se laisser occuper de timent dans une adhesion simple & flexion expresse?

# REPONSE

Quand on se trouve porté à de repos devant Dieu dans une sim tion à sa présence, il vaut mieux que de s'appliquer d'une manie aux considerations & aux restexi vu que dans d'autres tems, ou da partie de l'oraison on air soi de sa partie de l'oraison on air soi de l'illusion ordinaire à sans pensees, qui est que les ger demeurent vuides des verités, pliquent pas assez à se corriger, sauts, à regler leurs actions, & tre eux-mêmes.

La plupart des personnes quans ces voies, n'out que des

#### RE'PONSE

Si la verité de l'Evangile, &c. nous penetre, il ne faut pas se distraire de cette penetration par des recherches & des reflexions. Mais il est bon d'y faire ces ressexions en d'autres tems.

# XII. QUESTION.

Comment peut-on discerner les lumieres de Dieu d'avec celles de l'esprit & de l'imagination?

REPONSE.

Saint Bernard dit, que la regle generale Vo est d'attribuer à l'Esprit de Dieu tout ce qui Ser est veritable, solide, & conforme à l'esprit de de l'Eglise; & au demon ou à notre imagination tout ce qui n'y est pas conforme. C'est par la suite de la vie & par les esses, que l'on distingue si certains mouvemens, qui peuvent être bons ou mauvais, vientent de Dieu ou d'un autre esprit.

# XIII. QUESTION.

Peut-on agir avec sureté sur ces mêmes

#### RE'PONSE.

Pour agir avec sureté, il faut agir sur une regle de verité tirée de la doctrine de l'Eglisse; & il n'y a rien de plus dangereux, que d'agir seulement par instinct, par attent, par sentiment. Ces sentimens nous éloignement de cent choses utiles, & nous pontesons

# XIV. QUESTION.

Comment faut-il faire pour ne poi par son propre esprit & les propres li mais par celles de la grace ?

# REPONSE.

Il faut répondre à cette question à la précedente. Pour ne point agui esprit, il faut agir sur des principes té tirés de la doctrine de l'Eglise, & marquent la volonté de Dieu dan action, en renonçant à toures les maines qui s'y peuvent mêler, & n'en avoir point d'autre que d'obte Ces principes sont quelques pouvons suivre alors par noi lumiere. Mais s'ils sont obleurs or à appliquer, nous devons apprent qui nous conduitent, comme ne vons user.

XV. QUESTION.

exemt de peché mortel, & lans affection au peché veniel. On a fouvent plus de beloin d'examiner si on est esfectivement dans cette disposition necessaire pour la communion des huir jours, que de s'instruire de celle qu'il faudroit avoir pour communier tous les tours.

### XVI. QUESTION.

Pendant la communion & après la communion, en quel état doit être le cœur & l'esprit? A quoi faut-il s'occuper? Se doiton procuter des penses & des sentimens, ou demeurer dans un silence & dans une adhesion à Dieu?

#### RE'PONSE.

Si Dieu nous applique lui-même, il le faut fuivre. Si on est distrait, on se doit aider par une application volontaire à des considerations saintes, ou à des oraisons vocales. Il ne se faut procurer des penses, que quand ce silence d'application à Dieu nous manque.

XVII. QUESTION.

Comment doit-on passer le jour de la communion?

RE PONSE

Il faut que le jour où l'on a communié, on tâche de se souvenir le plus souvent que l'on pourra de la grace inessable que se sur l'on pourra de la grace inessable que se sur l'entre de la grace inessable que se sur l'entre de l'entre de reconnectes ses actions par un esprit de reconnectes se actions par un esprit de reconnectes se actions par un esprit de reconnectes de l'entre de l

avoir un foin particulier de ne pro ce temple par des paroles & des a diferetes.

philip.

4. Nous devons nous croire e jour là très-particulierement à ne qui ne foit digne de Dieu, & avoi prit la maniere dont l'Apôtre le ri I. Thess. de tant de fois.

2. 12.
3. Joan.
4. Le jour de la Communion de

trancher ce qui nous dissipe.

6. Il est indigne d'une perse communié, de rien destrer dans le s'affliger de rien, puisqu'elle posseder tout en possedant Jesus l'estre avoir dans l'estre qui

Il faut avoir dans l'esprit qui de ces verités, & tâcher que en naissent.

XVIII. QUESTIC

Quels effets doit faire la Con

Sur la Confession & communion. 319

Set, aimer & agir par l'esprit de Jesus-Christ, & dans la vide de sa charité & de sa justice, ou, ce qui est la même chose, suivre en tout la volonté de Dieu.

# XIX. QUESTION.

Pour la Confession, suis-je obligée de m'accuser de toutes les impersections à cause du vœu que j'ai fait, comme de m'accuser d'avoir dit une parole inutile?

# REPONSE.

Il faut marquer les imperfections qui sont pechés, & prendre pour pechés à rause de ce vœu toutes les sois qu'on préfere volontairement à ce que l'on croit plus conforme à la volonté de Dieu, ce qui l'est moins. Mais tout ce qui est le plus parfait en soi, n'est pas toujours ce qui est le plus conforme à la volonté de Dieu à notre égard, parce qu'il se peut faire que notre soiblesse nous en rend incapables.

# XX. QUESTION.

Dans les examens que je fais, je ne puis me souvenir de toutes les actions, &c. ni rechercher mes fautes autrement que par une vue consuse, tous mes pechés se présentant à mon esprit, & sur cela je m'accuse.

#### REPONSE.

Il faut tâcher d'être vigilant fur soi. Mais la fin de cette vigilance ne doit pas être de nous souvenir de toutes nos fauvint de ce qu'on n'est pas affez aut foi; que l'on n'en est pas affez aut l'on en fait trop peu d'étar; que l'on vient insensible : & alors il faudroit ti remedier au principe de cet oubli.

# XXI. QUESTION.

De quelle manière faut-il offiir ses de la journée à Dieu ? Faut-il les o particulier ou bien en general ?

#### RE PONSE.

Les offrandes generales sont bonn il est encore meilleur de jetter la vû prit sur les loix divines, qui reglent cipales de nos actions, & se proposaire dans la vûë & pour l'amour d gles. Quand on lesa bien comprisé conçoit ensuite par un seul regan manger, par exemple, pour obeil de Dieu, qui nous a chargés de la ction de notre vie; & tâcher d'y prat

Sur la présence de Dieu. 261 sence de Dieu dès le matin, & s'y maintenir tout le jour dans la diversité des occasions qui arrivent?

REPONSE.

On se met en la présence de Dieu, en considerant qu'il est dans nous, que nous sommes en lui comme des poissons dans l'eau, des oiseaux dans l'air, & qu'il nous regarde

toujours.

On s'y conserve en renouvellant sans cesse cette adoration de Dieu caché dans toutes les creatures: en l'écourant dans les creatures; car il parle par elles: en consultant sans cesses divines loix: en se representant Jesus-Christ selon son humanité: en considerant sans cesse le besoin continuel que nous avons de lui, & se tenant devant lui comme des pauvres a la porte d'un riche.

# XXIII. QUESTION.

Comment faut-il recevoir les calomnies, &c. Quel fentiment doit-on en avoir? Et qu'est-ce qu'on doit répondre à ceux qui nous les disent & à ceux qui nous les font?

### REPONSE.

Dans les calomnies il faut s'occuper de ce que Dieu veut que nous fassions. Or il veut que nous priyons pour ceux qui nous calomnient : il veut que nous demandions pour nous la douceur de la charité envers ceux qui nous outragent, non-seulement pour le présent, mais pour toujouss. Cas

nous renverler par-là, & que rupions ainfi davantage à ri deficins du diable qui veut dre la paix & la charité, qui infultes des hommes.

Il veut que nous nous oc ces verités: Que nous n'a Dieu; qu'il n'y a que nouspuissons nuire; qu'on no jours plus qu'on ne nous nous avons d'ordinaire dor aux calomnies par des acti & que nous devons y remes

# XXIV. Qu

Pour tenir son esprit & so vraie humilité, que faut-il

REPONS

Il faut tâcher de connoît aimer à être traité de Die

#### REPONSE.

Si Dieu ne nous occupe pas lui-même, il faut avoir des livres qui traitent de ce point, & choifir ceux qui nous donnent le plus de devotion. Les exercices de devotion pendant la Messe joints au œur nouveau, sont admirablement solides & très-conformes aux mysteres.

# XXVI. QUESTION.

Faut-il s'éloigner des Sacremens, quand on se trouve dans des doutes sur la réalité du faint Sacrement ?

#### REPONSE.

Quand ces doutes ne confiftent qu'en des pensées d'imagination, & qu'on n'y a point contribué par des lectures curieuses, ou par une application volontaire aux difficultés du mystere, on ne se doit pas regler par-la dans ja reception des Sacremens.

# XXVIL QUESTION.

One faut-il faire quand on se trouve dans un esprit vague qui ne sait sur quoi s'appuye ?

REPONSE.

L'esprit vague est une espece de distraction. Il saut donc saire en cet état ce que l'on doit saire dans les distractions, c'est-adire, s'en humilier & en gemir, le soussier avec paix, & remedier essicacement aux causes qu'il peur avoir si on les peur découvrir. Il y faut apporter det fitions; l'une generale, liere. La generale est que font les jours d'une sainte cation particuliere à Diet plus grande du monde. C'tiquer le Sabbat spiritue par la cessation de tous p donnant tout entiers aux dent directement le culte s

La particuliere, est de l'intention de l'Eglise d'Car l'Eglise a toujours qu liere, & il faut tâcher d'marquée par l'Evangile, par les oraisons de l'Eg qu'il s'en faut instruire. I le tems le plus propre pou graces, c'est le tems où corps est unie à les demandres de l'est de l'est de les demandres de l'est de l

VVIV O.

Sur les fautes. 265 rouble, inquiérude, dépir. Et notre premier devoir, après les fautes, est de rentrer dans la paix; parce que la paix interieure est necessaire pour discerner ce que nous devons faire en chaque rencontre. Mais quand on peut s'en occuper sans trouble &c fans ces agitations d'amour-propre, il est très-bon de le faire, de porter ses fautes avec paix & humilité en la présence de Dieu, & de pratiquer ce que dir David : Que son peché étoit toujours devant ses yeux. Quand on s'en occupe en cette maniere, cette vûë ne distrait point de la présence de Dieu; au contraire elle nous y rappele, parce qu'on regarde ses pechés, par rapporta Dieu, & que l'on s'en voit coupable à ses yeux, selon ces paroles de David : Seigneur, l'ai peché Pf. se contre vous seul ; & les fautes que j'ai commi-Ses sont presentes à vos yeux.

XXX. QUESTION.

Est-il necessaire de faire une revsie generale de toutes ses fautes? De faire un jour de retraite pour savoir de quelle manière on fair ses actions?

#### REPONSE.

Ces retraites sont peu utiles à quelques personnes, & peuvent être très-utiles à d'autres.

Elles sont peu utiles à celles qui ont plus de soin de compter leurs pechés que de sen corriger; qui s'occupent trop d'ellesmêmes, & trop peu de Dieu; qui mettent toute leur vertu dans ces recherches & ces dénombremens, & dans l'exactitude à





# XIL TRAITE'.

DE LA PREPARATION

#### I.



Ne personne qui pense serieusement à se préparer à la mort, doit avoir dans l'esprit que cette préparation ne doit consister qu'à donner tout l'ordre

possible à sa vie passée, à sa disposition présente, & ce qui lui reste de tems à vivre.

#### II.

On ne peut donner ordre au passe que par la penirence, qui consiste ou dans l'exterieur des œuvres de penirence, ou dans l'esprit interieur de penirence. Les œuvres exterieures de penirence peuvent être differemment pratiquées selon la difference des sorces du corps. Les maladies & les incommodités en peuvent tenir lieu, & il y a même quantité d'œuvres exterieures qui sont à la portée des plus soibles, & dont on ne peut craindre qu'elles saffent préjudice à la santé.

#### III.

On n'est point malade pour s'abstenir de tous les discours qui tiennent de la pastion. On n'est point malade pour garder

malade pour ne porter des actions, qui peuver faces. On n'est point m faire avec empressement jours avec tranquilité & point malade pour ne le petits maux, des petit reçoit. On n'est point n venir souvent de Dieu. lade pour être uniforme pour fuir la bizarrerie l les actions & les occur point malade pour s'hum casions, dans les actions les. On n'est point mal tout avec modestie & r point malade pour ne un esprit de contention. C lade pour se rendre, auta aux desirs & aux volontés rentes des autres. Enfin, état de pratiquer les œuvi tence, & plus on doit avoir ger pas celles ci.

De la préparation à la mort. 269 viie toutes les privations, incommodités, dégoûts, malades qui nous arrivent, & pratiquer les œuvres de penitence dont on est capable.

V.

Il ne faut pas s'imaginer qu'on soit effectivement dans cet esprit, si tôt qu'on s'occupe de ces pensées; mais il est bon neanmoins de s'en occuper, en priant Dieu qu'il nous les mette dans le cœur, la pensée jointe à la prière étant la voie ordinaire par laquelle Dieu forme les dispositions dans le cœur; & c'est-pourquoi il se faut prescrire certains exercices qui renouvellent en nous cer esprit de penitence, & le mettent souvent devant nos yeux.

C'en est un, par exemple, de faire quelques prieres, expressement le matin, à midi, au soir, pour demander à Dieu Pesprir de componction & de penitence, en partageant, par exemple, à ces trois tems differens, les sept Pseaumes de la Penitence. Monsieur l'Evêque d'Alet ne manquoit pas de les reciter plusieurs sois le jour; on le pourroit donc bien faire une sois.

VI.

Afin de rendre cet exercice plus utile, il est bon de reciter ces prieres avec une vûe particuliere de certaines fautes dont on defire particulierement demander pardon à Dieu, & d'obtenir de sa grace la componetion; comme par exemple. L'ingratitude

ou en les laissant ster même vanité de les sa par exemple, que no de nous-mêmes & far Quel usage avons nous En avons - nous été | priere, plus vigilans à dre fans consulter Dieu der fon fecours? L'abus des Sacreme reçus negligemment, lans y penser après qu'i Le peu d'usage de Dieu nous avoit donni Souvent contre Dieu dant les instrumens d fions. Le peu d'usage des nous a données d'ava & de lui offrir quelqu ment de nos offenses.

tant de richesses que entre les mains, & au nous avone diffines

De la préparation à la mort. 272 gliffer dans nos paroles , en découvrant lans necessité les défauts du prochain.

Les confentemens secrets à des pensées mauvaises qui nous auront passe par l'esprit,

& que nous nous serons distimules.

Le peu d'ulage que nous avons fait des Eres, & des solemnités de l'Eglise, & des mysteres qu'elle honore dans la suite de l'année en les laissant passer sans en profitter.

#### VII.

L'ordre qu'on peut mettre à sa disposition présente, consiste premierement en une revûe de ses passions substitantes, & en une resolution sincere de les combattre, & d'en demander à Dieu la guerison, en les portant cependant en patience jusqu'à ce qu'il nous l'accorde.

Comme, par exemple, fi l'on reconnoît que l'on a encore une grande sensibilité aux miures, que l'on s'en occupe, & que l'on

en conferve une memoire vive.

Si l'on est sujet à oublier Dieu dans la finite de ses actions, à agir humainement, en ne pensant à Dieu que lorsqu'on en est aventi par certaines choses plus évidemment mauvaises, dont on est frappé.

Si les objets qui se presentent & qui nous choquent nous sont sont sont de notre afficte, & parler par humeur & par passion. Si notre esprit s'égare facilement, & s'il s'occupe encore souvent des jugemens des hommes, & regarde avec plaise ceux qui les sont favorables.

Si l'on se réjouir, ou si l'on s'afflige de en

musement lorsque Dieu nous met

On peut encore considerer sur ce même finier les passions qui paroissent plus amorties; comme, par exemple, si lon se ser libre de tous defirs, de desseins, de vite de projets. Si l'on regarde fans inclin tion les biens, les honneurs de ce mond la repuration, l'éclat, la confideration. Si l'on se sent libre d'envie & de hai Julqu'à quel point on est sensible à

Si, par exemple, on defire fincerer mitie. de rendre service au prochain. Si l'on point trop fensible aux separations. Si l'on est touché, & jusqu'à quel pe

des maux spirituels du prochain.

Si l'on n'est point trop sensible crainte des accidens dont on peut ên nace.

# VIII.

Il faut reconnoître en soi par u faut reconnoitte Condusez moi dans la voie que inspirce, condusez moi dans la voie qui dure éternellement, dans la voie de la charité qui ne perit jamais, au-lieu que la voie de la cupidité, qui est celle des pecheurs & des impies, perira necessairement.

Et pour comprendre en peu de paroles toutes ces demandes, & les exposer à Dieu, on peut se servir de ces paroles : Seigneur, vous voyez où tendent tous mes desirs : E le gémissement de mon cœur ne vous est point

cache.

#### IX.

L'ordre que l'on peut mettre au tems que l'on a encore à passer dans le monde jusqu'à la mort dans la vûe de s'y préparer, conssiste à se prescrire une voie & des pratiques qui y tendent & qui y pussent servir de préparation. Et pour cela il est bon de considerer qu'il y a trois sortes de vies : la vie de tenebres dans tous les hommes vicieux quand ils suivent leur passion ? la vie de la lumière obscure de la toi de la contratt le sinstea de la contratt le la lumière obscure de la toi de la contratt le la contratt le la contratt le contratt

felon les penlees qui fon affections qui font dans que vivre felon la foi, c foi, c'est agir felon la de ceue maniere est la à la mort.

Mais ce qui fait d'orc peu de cette maniere, ef n'étant pas si vives ni si contraire les vûes hum d'abord, on se livre aux & ensuite en pensa on aime humainement, ment, & on agit humai utile de pratiquer à cet qui sont dans les grandes mé de faire. Ils ne s'engar d'abord, ils ne four que terminées. L'y penserai

De la priparation à la mort. 276.
On nous rapporte, par exemple, la nouvelle d'un évenement extraordinaire qui paroît préjudiciable à nos amis & à l'Eglife. Au-lieu de se livrer aux pensées qui peuvent naître de cet objet, il faut arrêter l'activité de l'esprit, & jetter les yeux du côté de Dieu, pour voir ce qu'il nous ordonne dans cet évenement.

Or il nous ordonne certainement d'éviter les mouvemens humains, comme la colere, le dépit, pour entrer d'abord dans le calme & dans la tranquilité; car ce qu'il demande de nous, selon l'Apôtre, r. These

avant toutes choices, est notre propre sanchi- 4. 3.

fication.

Ce qu'il demande de nous est que nous ayons recours à lui, puisque sans lui tour ce qui se présente & tout ce qui arrive est capable de nous faire faire des fautes confiderables. Ce qu'il demande de nous, c'est que nous ayons pitté de notre ame.

Il ne nous imputera pas les desordres du 30. 2.4.
monde, mais il nous imputera nos pro-

pres desordres. Si les autres sont mal, n'augmentons pas ce mal par celui que nous

ferions nous-mêmes.

Après que l'on aura pense à ce que la foi nous preserie en particulier, on peut penser à ce qu'elle découvre en general, comme aux maux qui en arrivent à l'Eglise: & après les avoir reconnus, on en doit gémir devant. Dieu, & en parler aux hommes d'une manière propre à leur inspirer les sentimens judites qu'ils doivent avoir sur ce sujet, c'est-àdire, des sentimens exemts de mouvemens surbulens & indiscrets.

lement d'être délivré des mouve bulens que les passions excitent la vue même des maux & des m monde: & nous nous devons serv ble de certe vie pour faire croîtr le desir de la paix de l'autre, où rons plus d'autre objet que la d'où toutes les iniquités seront ces desirs frequens & finceres justice étant une excellente pré la mort ; puisqu'il est écrit : Heur ont faim & foif de la justice , pare rassafies.

Matth. \$ 6.

XIII.

Mais comme la mort à la fommes condannés n'est pa mort du corps, mais la priva tes les creatures, ayant merité chés de les perdre toutes, & d nellement separes; la vraie à la mort doit consister à se se priver, autant que l'on pe De la preparation à la mort. 277
de quelque confolation humaine, de quelque support, de quelque liaison; il faut recevoir tout cela dans cette vûe de mort. Il faut encore mourir, autant que l'on peut, à la science, à la reputation, à la consideration, à la consideration, à la consideration à la considerations humaines, et prévenir même les separations necessaires par les separations volontaires de toutes les choses inutiles et non necessaires. Et quand on a cette vûe fortement dans l'esprit, on trouve à tout moment des occasions de pratiquer cette mort.

XIV.

Il faut continuellement avoir dans l'efprit, que nous ne fommes point faits pour les creatures. Quand même nous lerions innocens, il ne nous seroit pas permis d'en jouir, mais seulement d'en user, & après un usage pallager, nous en autions Été éternellement separes par la beatitude éternelle. A plus forte raison sommes-nous obligés d'y renoncer étant pecheurs, & ayant été condannés à les perdre, parceque' nous les avons aimées avec déreglement. Ce supplice ne fait que nous remettre dans notre état naturel, & la douleur qui accompagne cette privation ne naît que de notre attache; mais la privation des creatures est en soi l'état naturel de l'homme.

XV.

L'homme est creé pour vivre dans une

préparer donc à la mort, cest s'accorcette solitude avec Dieu, s'accourume Dieu présent dans l'esprit & dans & à n'yavoir point les creatures. Ai cice de la présence de Dieu, la nous regarde, l'adoration ou contifréquente de Dieu, est une des r préparations à la mort : & s'e l'on pas pratiquer en se bandant la têt doit faire en rappelant son esprit à se tenant solitaire le plus que l'on s'accourumant à l'avoir présent dat roles & dans nos actions.

La vie de l'autre monde confist toujours à Dieu. La préparation à c'est d'y penser le plus que l'on peu

# XVI.

La mort de Jesus Christ pou fanctifier la nôtre, il n'y a point mort que celle qui est unie à l Jesus-Christ. Il n'y a donc poinpréparation à la mort que celle De la préparation à la more. 279 & qu'il l'a toujours offerte à fon Pere. Ainfi la most a toujours fait une circonftance essencielle de toutes ses actions. Quiconque veut donc se préparer à la mort urilement, doit tâcher d'avoir Jesus-Christ vivant & mourant le plus qu'il peut dans l'esprit & dans le cœur, & se servir de diverses inventions faintes pour s'en renouveler la memoire & pour se le servir de l'estroitement à Jesus-Christ.

#### XVII.

Tout tems est bon pour pratiquer cette union avec Jesus-Christ mourant: mais le plus savorable est celui où il nous est commandé d'annouer la mort du Seigneur, 1. c'est à-dire le factifice de la Messe. Nous 11. y devons offrir à Dieu le corps de Jesus-Christ mort & sacrifié sur la croix: mais nous l'y devons offrir en offrant notre mort avec la sienne 5 & en priant Dieu de receyoir l'une avec l'autre, & de nous sor-

tifier dans ce terrible passage.

Ainsi la commemoration de la mort de Jesus-Christ doit ensermer la commemoration de la notre : & comme le lieu & le tems nous sont inconnus, mais connus à Dieu seul, nous les lui devons offrit tels qu'il les connoît, & suppléer par notre devotion présente à l'impussance où nous serons peut être alors de nous acquirter de cet hommage. Il saut donc à chaque Messe adorer & accepter l'arrêt qu'il a prononce touchant notre mort, avec toutes les circonstances qu'il y voudra joindre.

la mort, doivent avoir une devot une confiance particuliere à l'intercellie de la fainte Vierge : car c'est de l'Eg même que nous apprenons cette pratiq par la priere qu'elle a ajortée à la falutation Angelique. Et ainsi pour la graver dava tage dans notre cœur , il est utile non-se lement de reciter cette priere avec une vi particuliere de notre mort, mais d'augme ter dans cette intention les prieres de deve tion que nous failons tous les jours à fainte Vierge. Sa vie ayant été toute sep ree du monde, toute recueillie en Die n'a point eu d'objet plus ordinaire que lui offrit la vie de son Fils & la sienne faut s'affocier en esprit à son offrande ja prier de nous obtenir cette dispositio





## XIII TRAITE.

une ame abatue par une crainte excessive.



L femble que cette ame n'air jamais affez confideré que la charité que nous devons au prochain doit être reglée fur celle que nous nous devons à nous-mêmes : d'où il y'enfine

que nous avons pour nous la même équité

que nous avons pour les aurres.

Or nous ne devons juger de personne qu'il son reprouve tant qu'il vit sin la terre, & fur-tour nous devons regarder comme des élus tous ceux qui vivent chrétiennement, à l'exemple de faint Paul, qui parle dans ses lettres a tous les fidelles à q il écrit comme s'ils étoiont tous prédeffi. nes. Si Dien eft pour mons, qui seus contre Pan mons? Dun aconfera les elus de Dieu? &c., 31. Comme donc cette perfonne crousis faire hinre à son prochain, qu'elle verroit menor une vie reglee, en me le memant pas au nombre de ceux que Dieu seus fanier. elle commet une injuffice eurors foi enéme, de n'avoir pas la même confis Columbac.

Celt par la même ralim qu'elle doit rejener cours les peniles qui lui viennent, que la convertion n'a pens-ent été agion.

auparavant, ne se sentiroi à en rendre graces à Dies teur de ce changement, er me une mauvaise pensee, 1 viendroit dans l'esprit, qu peut-être qu'un hypocrite ? Cependant comme nul bien les mouvemens du c que les fiens propres, nou vent plus de sujer de forme jugement que de nous-mêi nous fommes plus affurés le peut être en cette vie, cerement que nous voulons que nous ne le pouvons êtr chain. Mais ce que dir cette per n'est pas assurée que le ch

Mais ce que dir cette per n'est pas assurée que le ch s'est fair en elle, se soit fair ; Dieu, plutôr que par la rai puisqu'il s'est pû faire par l'u

bae une crainte excessi ve. humaine austi-bien que de l'Esprit de Dieu. mais qui n'est bon & ne sert au salut que quand c'est un effet de l'Esprit de Dieu. Si cela étoit, il faudroit avouer que nous n'aurions aucune ma rque par laquelle notre conscience nous put rendre temoignage que nous sommes à Dieu; puisque les operations de son Esprit considerées en elles-mêmes, & non felon l'impression qu'elles laissent dans notre ame, sont entierement imperceptibles : mais ee que l'on suppose n'est point veritable, que le même changement de volonté puisse être fait par l'Esprit de Dieu & par la raison humaine.

Car si la raison sans la grace pouvoit tellement changer notre volonte, qu'elle fit fincerement tournée vers Dieu, au-lieu qu'elle étoit auparavant tournée vers les creatures, il ne faudroit pas dire que cela ne seroit point alors agreable à Dieu, & ne nous serviroit de rien pour le saluc: mais il en faudroit conclure au-contraire. que la raison sans la grace nous pourroir rendre agreables à Dieu, & nous conduire au salut, n'étant pas possible que celui qui aimeroit Dieu veritablement ne lui fût pas agreable. Et ainfi ce qui se fait par notre esprit seul ne peut être bon ; non qu'un veritable retout à Dieu ne fût bon crant fair par notre elprit, mais parcequ'il ne le peut pas faire qu'un veritable retour à Dieu Toit l'effet d'un autre esprit que de celu: de Dieu.

C'est-pourquoi il faut empêcher autant que l'on peut, que les ames ne s'embarals

iii O

Sile if elies tont bonne Pour juger par-la de q partent. C'est l'avis important d donne en expliquant le C Dans le » tiques. Lors, dit-il, que Germ. » cupe des choses de Dieu, 23.13. 5. » cette pensée vienne de ve »noislez celui qui vous par solees de notre esprit son »aux discours de la verit » nous. Mais pour discern occeur enfante & ce qu'i » considerer ce que notre s o l'Evangile : Que les mau ptent du cœur : Que celui n mensonge parle de lui-mê sedit faint Paul : Que nous papables de penser rien de b so mes, comme de nous-mêmes

sole pouvoir que nous avons

so Lors done

par une crainte excessive.

285
contre une instruction dont quelques perfonnes pourroient abuser, mais qu'elle peut
s'assurer lui être très-avantageule dans la

disposition où elle est.

Elle doir aussi considerer, pour sortin de cet état d'incentrude qui lui donne trop de désiance de la misericorde de Dieu, que c'est un désaut ordinaire aux hommes de se jetter dans les extremités, & que c'est ce qu'elle sait lorsque sous prétexte qu'on ne peut avoir en cette vie une entiere certitude de ce que nous serons dans l'éternité, elle prétend devoir attendre la manifestation des jugemens de Dieu, sans croire qu'elle est ou prédestinée ou reprouvée, & sans pancher plus d'un côté que d'un autre.

Mais elle reconnoîtra elle-même, qu'elle ne doit point demeurer dans cette difposition, si elle prend garde qu'elle ne juge pas devoir demeurer dans la même suspension d'esprit, au regard du bien & du mal en d'autres rencontres, où elle pourroit raisonner de la même sorte, & où il lui est bien moins important pour la tranquilité de son ame, de pancher du

côté du bien plutôt que du mal.

Elle n'a point, par exemple, de certitude, que lorsqu'elle se leve le matin en bonne santé, elle vivra toute la journée; & neanmoins quand elle le voudroit, il lui seroit bien dissicile de ne pas pancher plutôt du côté de la creance qu'elle vivra encore au-moins quelques jours, que du côté de celle qu'elle mourra ce jour-la. Elle n'a point austi une entere certifiede toujours bien plutot à croite qui sont pas, qu'à croire qu'elles le Elle n'est pas absolument ce tous les Prêtres dont elle enten soient ventablement Prêtres, a cu de méchans hommes qu fans être Prêtres. Et cependant pêche pas qu'en croyant avec le font, elle n'adore avec con Christ comme présent sous l'h Pourquoi donc dans toures tres le manquement de certin il pas dans cette suspension d' croit devoir être au regard d de sa perte, sinon parceque se détermine pas seulement de, mais qu'il est raisonna de fon équilibre, pour par que le poids des raisons el côte que d'un autre, quoi nas d'absolument convains

par une crainte excessive. 287 le nombre des reprouves, dont Dieu l'a deja se parée par une milericorde toute gratuite. Il l'a separée des Idolatres, des Mahomerans, des Juis, des hereriques, des Schismatiques. Il l'a separée des enfans des Catholiques qui meurent sans pouvoir êrre batiles; & il l'a mile dans l'Eglile qui est la maison du salut. Il l'a separée de tant de mauvais Catholiques qui ne sont Chrétiens que de nom, & qui menent une vie toute payenne fans avoir aucun soin de leur falut. Il l'a separée de beaucoup d'autres qui croient penser à Dieu, parcequ'ils s'approchent assez souvent des Sacremens; mais qui étant steriles en bonnes œuvres. doivent craindre le feu dont Dieu menace les arbres qui ne portent point de bon fruit.

'Toutes ces separations qui ne sont que des effets d'une grace singuliere de Dieu envers elle, lui doivent être des gages de son amour, & de grans sujets d'esperance; parcequ'elles la mettent dans un nombre de personnes, dont il y en a très-peu qui se perdent, & incomparablement davantage qui se sauvent; cè qui lui doit saire voir que dans l'état où Dieu l'a mise, la raison veur qu'elle panche beaucoup plus du côté de l'esperance que de la cranne.

Le sujet particulier qu'elle croit avoir de de demeurer dans cette suspension entre l'esperance & le desespoir, qui est le violement de l'innocence du Barême, ne l'autonile pas davantage. Car il est vrai que ceux qui commettent de grans pechés après avoir été consacrés à Jejus Christ par une

la doivent regarder con lier de sa misericorde e la vûe de leurs pechés l lier; mais au-lieu de le bien plutôt relever leu qu'elle leur doit faire. Dieu les a regardés et étoient ses ennemis, ils qu'il les a rendus ses ami de consolation que se sami de consolation que se saint de la consolation de

qu'il ne les abandonner qu'il les a rendus ses ami de consolation que saint fidelles par ces paroles di mains: Si lorsque neus éta

mains: Si lorsque nous étà nous les avons eté reconcu son Fils, à plus forte rais avec lui, serons-nous sau son même Fils.

Ensin, il est dissiele o

Enfin , il est dissicile q foit dans la pieté sans r vemens d'amour envers E la que saint Bernard ve

par une crainte excessive: amour à ceux qu'il a aimes, lors même " qu'ils ne l'aimoient point encore? Il vous ce a aimez, n'en doutez point, il vous a ai-ce mez. Vous avez son Esprit saint pour co gage de fon amour : & vous avez pour es rémoin de ce même amour , le fidelle té-es moin Jelus, & Jelus crucifié. O double de preuve & très - assurée de l'amour que « Diett a pour nous! Jesus-Christ meurt, et & il merite que nous l'aimions. L'Esprit " faint nous touche , & il fait que nous « l'aimons. L'un en est le mouif, & l'autre « la cause. L'un nous recommande son « amour par l'excessive affection qu'il a ce eue pour nous : & l'autre le donne. Nous ce voyons dans l'un ce que nous devons ce aimer : & nous recevons de l'autre ce qui co tait que nous aimons. Et ainfi l'un nous " tournit l'objet de la charité, & l'autre en ce forme dans notre cœur le mouvement ce même. Quelle honte & quelle confusion es ce nous seroit de voir avec des yeux in-ce grats le Fils de Dieu mourant pour nous! Et cependant rien n'arrive plus faci-ce ment, fi le Saint-Esprir ne nous touche. ce Mais maintenant que la charité de Dieuce est repandue dans nos cœurs par le Saint-ce Esprit que nous est donné, parceque nous es avons ete aunes, nous aimons / & par-ce ceque nous aimons, nous meritons d'être « encore plus aimes de lui. Il me souvient austi qu'il y a dans le

Il me fouvient austi qu'il y a dans le bienheureux Jean d'Avila, de sort belles lettres pour donner de la consiance aux ames abatues d'une trop grande craisses a

est, mais l'exholentelle convilager, & à qui l'y entraînent per beaucoup dan de charité: afin de charité: afin grande reflexion si penses, ce qui lui Mais en attenda cette peine, le Con la point priver des jet de croire que da a plus d'esperance er en avoir, Dieu cacha leur bonne disposition plus humiliées & plus l'ence.

# YIV. TRAITE. PENSEES

SUR

# LES SPECTACLES.

İ.



E grand écueil de tous les hommes, & sur tout des jeunes personnes, est de vouloir éprouver si ce qu'on leur represente comme dangereux, l'est au-

tant qu'on leur dit. Ils croient qu'ils jugeront mieux de tout par leur propre essai, que par la lumiere d'autrui, ou par la simple défente de la loi. Ils esperent qu'il y aura une exception pour eux, & qu'ils auront assez de discernement & de sorce pour découvrir le piege où tombent les autres, & pour l'éviter.

II.

Ils ignorent que c'est ainsi que le peché est entre dans le monde, & que les hommes ne meurent que parceque la première semme aima mieux éprouver, si elle mourroit en desobéissant, que d'obèis & de vire le sons course de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la faction de la fa

l'un, que parcequ'on l que parcequ'on y est c

II

Comme la loi de Di te, on ne doute de si qu'on est dans les te s'expose jamais à la l'épreuve, qu'en merita des tenebres infinimen

IV

Aussi de tels essais unis. Car ou ils affoiblit effet ordinaire; ou tueux, ce qui est un fon plus grand. Souve & l'autre à l'égard d'qui revient des spects

V.

Il y a plus d'esperance pour les perfonnes qui sont touchées des Spectacles, mais dont l'esprit n'est pas seduit; qui sont foibles, mais qui l'avouent. Les autres sont plus à plaindre, parcequ'elles ont autant de foiblesse sant autant de lumiere, & qu'elles instifient ce que les autres voient hien qu'il faut condanner.

#### VI.

Car il ne s'agit pas de dire, qu'on est revenu du Spectacle comme on y étoit allé. Les perres qu'on y a faires sont d'un ordre bien different de celles qui touchent les sens. Il faut n'avoir pas tout perdu & jusqu'à la lumiere, pour pouvoir marquer ce qu'on a perdu. Le mal setoit moins grand, s'il aventissoit. Il a tout son esser apperçu; & comme on n'est point instruit de ce qui est essencie à la droi-ture & à l'innocence du cœur, on ne fait point aussi jusqu'où il s'affoiblit & se corrompt.

#### VII.

Entre les jeunes personnes qui vont aux Spectacles, y en a t-il qui connoilsent toute la pureté de l'Evangile, & toutes les obligations du Batême; qui fachent dans quel abime de corruption l'homme est tombé; & par quels remedes Jesus - Christ veux le guein? Quelle croyance meritent donc ces personnes.

En effet, ou le fait plaifir , ou l'on en le dernier cas, on ir giin ce qu'on desiro allé chercher. On se la faute de la Piece d prit & le cœur ont été on a regret à l'innocer lité qu'on remporte. tout ce qui pouvoit faire sentir du plaisir & rien ne découvre n fecrette, que l'indignat fonnes qui n'ont pas fu 2oq

IX.

On veut donc que l ce qui est representé p l'ambition, la fierté,

X.

Tout ce qui est Spectacle est passion. Les sentimens ordinaires & moderes ne frapperoient pas. Ainsi les sens n'y sont pas seulement seduits par l'exterieur, mais l'ame y est attaquée par tous les endroits où sa corruption est sensible.

XI.

Car elle n'aime ces choses au-dehors. que parcequ'elles sont les images de ses maladies. Elle est flattée par tout ce qui flatte ses passions. Elle veut sentir ce qu'elle aime, & elle aime ce qu'elle veut lentir. Voila ce qui mene aux Spectacles. Mais c'est le comble de la milere de ne pouvoir trouver de plaisir que dans ses propres maux; de recompenser ceux qui les savent entretenir & les rendre incurables, aulieu de penfer à les guerir; & il est incomprehensible que des Chretiens, qui doivent avoir appris qu'ils n'ont à combattre que leurs passions, croient qu'il leur soit permis de les nourrir, de les exciter, & d'apeler à leur secours des maîtres encore plus entendus à les faire naître & à les inspirer.

XIL

L'ame étoit déja si languissance & si foible lors même que les objets étoient éloignés, & elle étoit si touchée de leur seule idée lorsqu'ils n'étoient ptésens qu'à sa memoire : que sera-ce done, quand soiblesse sera sivrée aux passions des

Si l'on haissoit sa rauroit horreur de tout te, se l'on regarderoit mis, tous ceux qui s'est la faire paroitre aimable point guerir, se l'on veu de la joie. Il faut donc quant phrenetique, se en maux.

XIV.

Les Spectacles sont cette en att; & il n'y a pas de pour convertir en plaisir qu'en nous renversant la ce qu'on y voit & qu'on y dresse qu'aux sens & à la c ximes établies avec plus d plus conformes aux passion sequent les el

tien en le dispoit a ne pas condunce a fon éstant des tennateus qu'il a croules, & pem être louis dans les annes ; ratin on ne vair pas tien de heuteur dans les patitions, dans un caragnair anneme patiqu'un nom parrequ'elles une tousous ser déguitées foir le theatre, enthellies par l'ant, potititées pur le theatre, enthellies par l'ant, potititées pur l'elipsie du Poère , & un closs out été mises à definine que les verms & le merite en des perfonnes que la ferme hous représente comme des berns.

#### XVL

Il n'y a donc rien de ples dangereux, quand il s'agit des meeux, que de vou-leur voir ce que l'on ne veur pas être : est un devient adenent ce qu'on regarde avec plaife, punique c'elt le plaife qu'il tourne le cœur, & qu'il est impossible qu'il n'approuve pas ce qu'il gootte avec soit, de qu'il fon autrement dispost que ce qu'il aime.

#### XVII.

Il est viai que pen de personnes comnoissent com le danger des passions dont en n'est ému que parception en est le spectareur; mais elles ne causent quere moins de desordres que les autres, et elles sont encore en cela plus dangeren ses, que le plaisir qu'elles causent n'est point mêlé de ces peines et de res chagrins qui suivent les autres passions, et qui servent quelquesois à en contres car ce qu'on voir dans autrui toutelle affez pour faire plaisir, et ne le tait pas aln'en voit que l'image; n plaire fans remuer le ca vement qui l'amollit & la tant plus d'effet, qu'il qu'il avertit moins.

## XVIII

C'est un esfet du pren source de tous les aurres, de gost pour les biens spir avoir que de foibles idées. la soi râchent de remedier & c'est en esser tendent vrais biens encore plus grant blissent encore plus les idées. à juger de toutes choses pen regarder comme bien, saissait, & à ne considerer states.

On l'attire du dedans au-dehors, où elle avoit déja tant d'inclination à se produire & se répandre; & on la fait sortir de son cœur, où elle avoit déja tant de peine à rentter. On lui cache son veritable bonheur; on l'amuse par des choses seivoles: & au-lieu de satisfaire sa faim par une nourriture solide, on la trompe en ne sui donnant que des viandes peintes, ou en l'empoisonnant par l'erreur & le mensonge.

XX.

On apprend ainsi deux choses également functies; l'une à s'ennuyer de tout ce qui est serieux, & par consequent de tous ses devoirs; l'autre, à trouver cet ennui insupportable, & à en chercher le remede dans la dissipation. Le premier de tous ces desordres est un obstacle à toutes les vertus, & le second est une entrée à tous les vices; mais l'un & l'autre sont certainement la fuite des Spectacles, & toujours dans la même proportion qu'on les aime & qu'on y est affidu.

XXI.

Il est vrai qu'on s'y ennuie aussi quelquesois, mais on n'en est pas moins coupable; & rien ne fait mieux voir au contraire, combien on est injuste de chercher sa sarisfaction dans les choses que le cœur trouve insipides, malgre sa corruption, & de n'être pas avern par son de

te, s'ils profiter cœur des uns & plus corrompu, bien qui n'est pas aimé.

Il est vrai aussi nes qui vonc aux s'egalement blesses de la grace de Jesus-tification des Specta de Dieu est encore tementé & l'aveugle in arrête la cupidite dimême qu'ils s'y abanceux qu'il punit selon l'itie, la passion qui o le theatre, je veux pas toujours le châum pasé.

En voilà affez, Monficur, pour éclaircir ce que j'eus l'honneur de vous dire dans un entretien. Il ne s'agit pas de traiter ici à fond des Spectacles, & vous n'attendez pas de moi ce que des persoenes très-habiles ont déja fait, & que je n'ai point promis.

FIN.

# TABLE

DES PASSAGES DE L'ECRITURE, Sainte expliqués dans ce volume.

PROVERBES. Chap. 15. Verf. 2. 140
S. Luc, Ch. 8. Verf. 5. & Suiv. 36. & Suiv.
EPITRE aux Romains, Ch. 1. Verf. 17. 142
chap. 8. Verf. 12. 99
I. aux Corinthiens, Ch. 9. V. 22. 143

De S. J. A. C. Q. U. E. Ch. 1. W. C. 13. II. EPITRE de S. PIERRE, Ch. 3. P. 13. 93

dans ce cinquiéme

A

CTIONS. Combien il noitre comment on doit chaque action , 14. 18. L'obé fures & les releve , 10. 2 . La les rabaiffe . 19 Elle ne peut j fin . , 17. Difference entre celles propre volonté ou par obérilla ne perdont rien en celles que l'e empêche de faire , 21. Faire tout ce que l'on est obligé de actions sont des paroles, 164. le monde de connoître la volon chaque action , 208. Nulle n'ef fe farisfaire, ibid. Quel en doit êt 135. Comment les offrir à Diet ment la foi les doit faire entrep er fuiv. En examiner plutot la principe, Amour de Dien . eft la via

DES MATIRES, 100
tacher, 101, 2 la remperance, 100, Aurre
obligations qu'il produit, 101, 07 feix comment l'inspirer,

Amusement qu'il faut retrancher,

Attaches, L'amout de Dieu oblige à s'en de

faire, 19; c'eft un devoit contracté por la Bateme, ibid en fuiv.

Attraits. Voyez le 7. Traité, de uns la page 209, ne doivent point être balancés avec us qui est de devoit, 118, viennent quelquesois de fantaisse, 112, Quel attrait on pour prendre pour marque de vocation, 211, 2 /min.

B

B Ateme, à quoi il ablige, 191. 6 foile.

C

Alomnies, comment les fouffeit, 16, Ceder, ce que c'est, 14, co une un on doit le faire, ibid. & faiv. On doit sedet aux Superieurs, 16, poutquoi, ibid. Les superieurs doivent ceder qu'ilquesois.

Charité, son principal objet, 151, commente elle se doie porter aux hommes, ibid. 69 faire, Chrétien Vivre en Chrétien, se que d'all.

103. 189. O jaro. Americal guione de Chele tien,

Cid., quelle en chi la felicieté.

Comeanne. Entroy de Dien necellière pour
Communier égremente, 189 (p. 160). Dépar
Essons pour communier.

La communien Siequence, 200 aux leur pour
la communien Siequence, 200 aux leur pour
la communien Siequence y aux leur pour
le le leur pendant y aux le communier.

Entre pour le le communier policie les grands des
muniers. Lind Effect que les que pour le communier.

munière, 2018. Communier le confession de

Confeils , comment en juger que n'eft pas absolument nec Contemplation . Les livres de font dangereux , 217. il y en une mauvaile, Contestations, Voyez le s. page 77. Source de beaucoup On s'en croit à couvert quand on s'irrite de la disposition d gredisent, 78. on les méprise pl int, ibid. on a du froid pou

être attirées ,

les soupçonne de diverses par s'en fouvient, 80. Ceux qui o fouvent les plus coupables , 79. dangereux d'avoir raison, ib. plus artaché à son sens , &c. 86 passé se renouvellent dans la fair des plaintes injuftes, Contradillions, Dispositions of tre ceur qui nous contreditent tions où fon doit être, So. on

Conversations, leur danger.e

qui paroissent sondées, 169. comment inspirer la crainte de Dicu, 242. Voyen le 13. Traité depuis la page 281. Comment conduire les personnes abattues par la crainte, 250.

291

Creetures, avantages qu'il y a à s'en separet, so. Tour amour des creatures est mauvais, 193. 

193. 

193. 

194. 

195. 

196. 

196. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198. 

198.

Turis firé est une de nos grandes maladies,

D

Angers, nous y sommes plus affurés quand Dieu nous y protege, 161
Défauts. Il y en a qui viennent du bien, 74Tes personnes obligées à instruire les aurres, peuvent regard rette obligation comme un moyen pour obtenit la correction de leure propres défauts, 70. Source des défauts, 171.

Guiv. 133, Nous avons tous les mêmes défauts, 172 cont quelquesois necessaires, 176, ceux qui sont essenciels.

Defir. Il y en a que Dieu donne, & qu'il no veut pas que l'on accomplisse, . 12. 6 fair-Fautes que l'on fait en ne les distinguent pas,

116

Devotion. Combien il y faut craindre la vanité, 4. effet de la fausse, 5. en quoi doit consister la veritable, 6. 110

Diffraction, comment s'y conduire, 26%

Divertissems, non necessaires, Divisions. Conduite que l'on doit gardes dans les divisions de sentimens qui arrivent

Comment regarder fes Emploi. Nous form emploi, 118 Rien d point choifit par fei en peut rendte capable tion dangereuse de refi où Dieu nous appele, Enfans , leurs dispos objets , 68. font plus ra mer, 71. Pourquoi l'on tiffemens des enfans , it des parens pour les enfa 106 Enfer , commence de Erreurs, Il n'y a que I plaindre de celle des hor Eftime. Diminuer l'efti charité,

Dangers des états extraor Examen de conscience fautes des autres , 174.176

Perveur. Comment se conduite envers les personnes qui en ont peu , 231, envers celles qui en ont, mais qui retombent, 231- & suiv.

Fêres , dans quel esprit les celebrer , 164

Fin ou nous devons tendre,

Foi, elle renverse le monde aux yeux de notre esprit, 74. Es suive de la foi est la veritable préparation à la mort, 174. quoi elle consite, ibid, pourquoi elle estrare, 174.

Force chrétienne, les effets, 2. Les Princes décident leurs différens par la force, 92. Comment la force domine en ce monde, 91. il faur s'y fourmettre, 94. & fuiv. Force de perfuation, ce que c'est, 95. Ne pouvoit resister est une marque de la volonté de Dieu, ibid,

G

Grans, Comment on doit regarder leure fautes, 135, ne les pas rapporter legerement, 138. Leurs passions combien dangereuses, ib.

H

Abits. Combien dissiele d'y être modeste, 201. Modes scandaleuses, i'id. Histoire. Combien la lecture de l'histoire est utile, 23 Les Saints connostront l'histoire de ce qui s'elt passe sur la terre, 110. else sera ancancie en un sens dans l'autre monde, ibid. Nous n'en connosissons ici presque rien. 121. Ghoix qu'il y faut faire.

Humeur. Superiours ne doivent rien faite

Humiliatien, ce qui la rend aimable, 244.

Hamilité, onla pratique en obéiffant,

Efier-Chrift , comment nous deve garder . 41. ne paffer aucun jous noter dans quelqu'un de fes myft ibid, Unir notre more à la fienne pe parer a mourir , Ignorance, Il n'y a que Dieu qui ai fo plaindre de celle des hommes, inconftance , Dieu ne la veur pas , Independance. Voyez Oleiffance. dangereufe, 9. eft fujette à l'obeiffa que malgré elle , 19. on l'aime par idee , ibid. elle rabaiffe nos actions Inflexible, Elpries infl xibles , eg: peut avoir pour eux, 61. C'est une qualité , 62, comment les traiter pas juger dutement, Instruction, Combien elle eft diff 6 Juiv. 165. combien dangeseul tuiv. l'obligation où l'on est de la de

obtenir de Dieu la correction de le 170

Intemperance , difficile de l'évite

DES MATIERES. 109
nous ne devons point nous la faire, afin que
Dieu nous la faile au jugement dernier, 48.
elle ne domine pas en ce monde,

T.

Libres, choix que l'en en doit faire,

#### M

Mirreffes des Novices, sur cet emploi-IVI Voyez le dixiéme Traité depuis la page 1 58, comment on y doit entrer, 162. 163. importance de cette charge , 164. Une Maîtreffe ne peut servir les Novices que par la parole , 165 La vertu enterieure & l'humilité fincere d'une Maîtreffe lui attirent la benediction de Dieu, 169, peut esperer de Dieu la correction de ses défauts, 170, Cet emploi en fournie bien des moyens , 171. 6 fuiv. Les def uts des Novices les instruisent elles-mêmes, ibid. & fiv. Elle doit être fpirituellement menagere pour ses Novices, 174, elle a besoin de nourriture pour elle & pour les autres , 176. Marques de vocation dans les Novices , 177. 6 fuiv. idée qu'elle doit avoir de la vie religieufe , 179. doit instruire les Novices des devoirs effenciels de la vie chrétienne, 182, Vigilance continuelle qu'elle doit avoir,

doivent produire en nous ceux de l'Eglife, 1; 5.

médifance, combien on y est expose dans

acépris. On n'a jamais droit de mépriles personne, 79, ni d'inspirer du mépris, isid. aimer le monde, 192. Les gés aux versus chrétienn gieux. 200. @ Juiv. Le n hôpital,

Mort. De la préparation douzième Traité depuis la reparer le passé, ibid. Exa faire sur cela, 269. & fuir ser l'avenir, 273. Mourir à atre en la présence de Dieu mort de Jesus-Christ, ibid. Pintercession de la sainte Vis-Mortification , l'obéissant on la pratique en obéissant Dieu y oblige, 196. Tour le gé, 197. 198. Sans elle la

Disconement qu'il en faut fa

ques de vocation. l'oye, depuis la page 177.

Nouvelles. Maniere de profiter des nouvelles, & principalement de celles qui tegardent les affaires de l'Eglife. Voyra le huntéme Traité depuis la page 110. combien elles font incertaines, 121, comment s'en fetvit, 124. & Juiv. Il y a plus à y perdre qu'à y gagner, ibid. Difference entre les nouvelles & les chofes paffées, ibid. & fuiv. combien les nouvelles ione dangereures, ibid. & fuiv. Il est quel que fois necessaire de les savoir, 118. ce qu'il faut faire alors,

Béissance. Voyez le premier Traisé depuis la page 1. La préferer à l'indépendance ; 2. 1. quel mal c'eft de la blamer - 1. 4. Merice de l'obeissance , 4. 5. les avantages , 6. co fuir. 23. 77. 6 fuiv. rend raifonnable ce qui ne le paroît pas , 7. 16. eft notte lumiere, 7 fair choifir le vrai chemin, 9. 10, nous enrichie spirituellement, ibid. supplee aux mortifications , 10 aux liberalités , 11 par elle on pratique toutes les vertus , 12. @ fuiv. eft la fageffe de ceux qui n'en ont point , 15. 18 Les défauts des Superieurs n'en dispensent pas . 17. Il n'y a personne qui ne puille trouver moyen. d'obeir , 18. les Superieurs même , 62. co f. faufle idée que l'on a de l'obéiffance, 19 Combien l'obéiffance est douce, ibid, necessaire pour entretenir les focietés, 23. 18. 6 fuiv. comment on perd gette vertu,

Occupations, ce que l'on y doit craindre 37.

Le reglement de vie en doit retrancher la multitude, 38. comment s'y conduire, 47. Of furv. comment supporter les fautes que l'on y pour faire.

Oraifon men ale . ne s'y pas fatiguer , 42-

est toujours proportionne à la mis Ouverture de cœur, sa necessité, bien dissiele, ibid. comment les doivent se la procurer 3 147 Comm nir les personnes qui ne l'ont pas,

r

P Aradis commence dès cette vi Parole, combien difficile & d 165. & fuiv. Les paroles inutiles c dinaires dans le monde,

paffions, affoibiffent l'amour de reglement de vie doit tendre fier, titid. Bien qui se trouve da passions 71. Leurs objets nous passions extraordinaires, b. Passion combien dangereuses, 13. Es fici les petites passions deviennent gradificile d'en être exemt dans le matten, e, est un précieux talent.

cernement que tou en dont tante, totale toujours quelque volonté de Dieu à y ob etve: ibid. Regles pour discerner les penices qu'il faut fuivre, ibid, co feio, en examiner plutot la bonté que le principe, Perfection , moven d'y conduire . Persuafion eft une force , 95. en quoi elle confille ibid. Philosophes, comment regardés par les gens

du monde ,

Piere, moyens d'en inspirer une solide, 143. & heiv. Plaintes, Mauvais effets de celles qui ne sone

pas necessaires, 78. er suiv. ce qui les canse ordinairement , 8;. Plaintes injuftes que l'on fait de ceux avec qui l'on a eu contestation , 81. 6 fuiv. Quand a-t-on droit de fe plaindre, 84. C'eft la verité qui a droit de le plaindre, 86 Plaifir , quel est celui des hommes , 69. 70. ils ne le lassent point des plaisits d'orqueil , ib, les hommes y font moins raisonnables que les enfans, 71, recherches des plaisies contraires aux engagemens du Batime, 195. Comment

on fe laiffe aller au plaifir , LAI. O THIV. Fouvoir de l'homme comment il s'accroît, 2 Piécepies, comment en juger, z. Ce qu'il la methode de prier :
Prisme, Voyez le quatriém
page 67. Differentes disposit
il peut être regardé , 67.
pourquoi peu estimé,
frudme, on la pratique e
Pureté, combien exposée d

R

Aison, Ceux qui ont ra
les plus coupables , 79
fouvent d'angreteux d'angie

Aijon. Ceux qui ont ra jes plus coupables, 79 fouvent dangeteux d'avoit r. Rareté, fait eftimer les ch Rechate, comment s'y co Recueill. ment, l'amour de 196. Tout le monde y est obl

y faut eviter,
Regem ni de vie. Il n'est pi
pat fantaise & sans regle, 1
doit avoir, 15, 37 & saiv.
18. & saiv. y eviter le scrupul
à changer quand Dieu presen

S Ageffe, combien elle est rare, 14. en quoi elle consiste principalement, ibid on la pose sede par l'ob issance, ibid.

Saints, leur culte nous doit conduire à Jefus-Chrift, 41. ils connoîtront l'histoire generale & particuliere de ce qui se passe sur la

terre ,

Sentiment differens sont juger differemment, Voyez le cinquieme Traité depuis la page 67 Societés, l'obéissance est necessaire pour les

entretenir,

Solitude. Avantages de ceux qui favent s'y occuper, 44. & [piv. comment s'y accountermer, 45. s'en faire une interieure, ibid. Semmeil, comment en regler le tems, 37. 18.

faire un bon usage de sei intervalles, 19
Souffrance demande de la patience, 159.
c'est être présontueux de la désirer, ibid.

Spelfacles. Voyez le quatorziéme Trairé depuis la page 191. affoiblissent & rendent préfomtueux, 192. perdent sans qu'on le sente s 291. ne plaisent qu'autant qu'ils blessent, ii id. & suiv. sont une phrenche reduite en att ; 196. & suiv. on y devient endurei, ibid. dégoûtent des vrais biens, 198. accoûtument à la vie des sens, ibid. à la dissipation, 199

Superieurs. Voyez le namiéme Traité depuis la page 139. leurs défauts ne dispensent pas de l'obéissance qu'on leur doit. 17. on doit leur ceder, & comment , 56. ils doivent demander qu'on le fasse, ibid. Il y a des occasions où ils doivent suivre leur propre sentiment, 53. il y en a où ils doivent suivre celui des autres, 58. de suive doivent avoit égard aux inconveniens des choses & des humeurs, 61. peuvene beaucoup pratiquer l'obéissance, ibid. com

roles, 145, doit pour cela demander la lumiere de Dieu, 146, ne doit rien hume 11, ibid. comment s'attiret l'des autres, ibid. comment prévenir ne l'ont pas, 147 doivent faire comt decins du corps, ibid. Sollicitude qu perieures doivent avoir, 148, obligelles font de priet, 149, ont befoin res. & genetales & particulieres, 151 vent mênager, 141 comment elles des fautes des autres, ibid. elles et avoir une fainte inquiétude, 164, avantage de cette inquiétude, 156, elles peuvent les diminuer, ibid & portion que doivent avoir les correct

4

Temperance, on la pratique en 33, l'amour de Dieu y oblige, Tems. De l'usage du tems Poyer Traité depuis la page 31. Le tems et y a de plus pécieux, ibid. Bien use dont on est maître, & l'augment sniv.

Tentations, pourquoi Dieu les per

#### DES MATIERES.

Tor. Ceux qui ont tort dans les contestations sont souvent moins coupables , 79, leuta faures sont passe geres , 81

Travail, quel doit-il être , 43. Utilité d'un

travail folitaire,

#### V

V E-ité. C'est son état en cette vie d'être opprimée. 84.85. Nous ne devons pas, nous gleriser de l'avoir connue, 86. on peut la blesset en diverses manieres, 88. C'est souvent par notre saute qu'elle n'est pas goûtée, \$9. co suiv. la suivre, c'est vivre chtériennement, 194. Il y a peu d'espris qui n'ayent ques souverte pour elle, 151. Pourques souverte elle est rejettée, ibid. nous sait craindte & nous rassuire, 168. non pratiquée nous condanne, 211. La joindre toujours aux pessées dans l'oraison, 254. On ne doit agir que sur la regle de la vetité, 251.256

Vertus, on les pratique toutes en pratiquant l'obéissance, 11, en quoi consiste la vertu de la terre, 10e, 110, ne doivent pas l'emporter sur les devoirs, 111. O suiv. Les gens du monde obligés aux vertus chrétiennes, comme les Religieux, 100. O sur sur

Vie, est remplie de fausses voies, 8. en quoi consiste celle de l'ame, 33. ce que c'elt que bien vivre, 38. 19. L'état de cette vie nous met avec les bons & les mauvais, & un peuple de penses,

Sainte Vierge. Avoir confince en l'intercession de la jaince Vierge, pour obtenir une bonne mote.

Vig lance, consiste en partie dans le discernement des pensées & des mouvemens qu'il faut suivre, 10: rare dans le monde, 205

